
 1 

În atenția cititorilor, 

 

Asociația Alternative Pedagogice a introdus în 1996 educația 
Montessori în România în învățământul public, cu scopul ca toți 

copiii, săraci sau bogați, să aibă acces la o educație liberă 
potrivită legilor naturale ale dezvoltării. Autoritățile au reacționat 

negativ, văzând în aceasta o amenințare la industria 
învățământului tradițional proiectat pentru a produce cetățeni 

instruiți dar dependenți.  
 

Între timp, și în România, ca mai în toată lumea, s-au dezvoltat 
școli Montessori particulare la care au acces doar copiii care 

provin din familii înstărite financiar. 
 

În dorința de a păstra principiile inițiale, Asociația Alternative 
Pedagogice a luat hotărârea de a nu mai comercializa produsele 

activității sale în domeniul Montessori, oferindu-le gratuit tuturor 

celor interesați. 
 

Totuși, pentru a putea veni în sprijinul tuturor copiilor și a ne 
continua activitatea în acest domeniu, prin traducerea de lucrări, 

elaborarea de cursuri pentru părinți și educatori și producerea de 
materiale didactice specifice, rugăm pe toți cei care au 

posibilitatea, să facă donații în conturile Asociației Alternative 
Pedagogice de la Banca Transilvania, Sucursala Drobeta Turnu 

Severin: 
 

RO69 BTRL 0260 1205 4619 38XX (RON)  
RO18 BTRL 0260 4205 4619 38XX (EUR) 

RO52 BTRL 0260 2205 4619 38XX (USD) 
 

sau să dirijeze 2% din impozitul pe venit către Asociația 

Alternative Pedagogice, Dobeta Turnu Severin, str. Călugăreni nr. 
1, jud. Mehedinți. 

C.U.I. 10045506. 
 

Vă mulțumim, 
 

 
 

 
 



 2 

 

Descrierea CIP a Bibliotecii Națonale a României 

 
MONTESSORI, MARIA 

      Mintea absorbantă/ Maria Montessori: trad. nota trad.,  
ed. Marcel Căpraru. - Drobeta Turnu Severin: 

Editura A.P.A., 2006 
      ISBN 973-86902-5-0 

 
I. Căpraru, Marcel (trad.; ed.) 

 

159.922.7 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 



 3 

 

 

 
 

 
 

CUPRINS 
 

Introducere la prima ediţie  
Nota traducătorului 

 1.Rolul copilului în reconstrucţia lumii                                                                    
 2.Educaţia pentru viaţă                                                                                             

 3.Perioadele creşterii                                                                                               
 4.Noua cale                                                                                                              

 5.Miracolul creaţiei                                                                                                  
 6.Embriologie şi comportament                                                                           

 7.Embrionul spiritual                                                                                            

 8.Câştigarea independenţei de către copil                                                                
 9.Primele zile ale vieţii                                                                                            

10.Câteva consideraţii asupra  limbajului                                                                
11. Chemarea limbii        

12.Efectul obstacolelor asupra dezvoltării                                                              
13.Importanţa mişcării în dezvoltarea generală                                                      

14.Inteligenţa şi mâna                                                                                          
15.Dezvoltarea şi imitaţia                                                                                    

16.De la creatorul inconştient la muncitorul conştient                                       
17.Dezvoltarea ulterioară prin cultură şi imaginaţie                                           

18.Caracterul şi defectele sale în copilărie                                                              
19.Contribuţia copiilor la societate – normalizarea                                                

20.Formarea caracterului este propria realizare a copilului                                   
21.Caracterul posesiv al copilului şi transformările lui                                         

22.Dezvoltarea socială                                                                                           

23.Coeziune în unitatea socială                                                                             
24.Greşelile şi corectarea lor                                                                                 

25.Cele trei nivele ale ascultării                                                                            
26.Disciplina şi educatoarea                                                                                    

27.Pregătirea educatoarei                                                                                     
28.Copilul – izvorul iubirii                                                                        

 
 

 
 



 4 

INTRODUCERE LA PRIMA EDIŢIE A VOLUMULUI 

„MINTEA ABSORBANTĂ” 

 
 Volumul de faţă este bazat pe prelegerile ţinute de dr. Maria 

Montessori la Ahmedabad în timpul primului curs de instruire 
iniţiat după internarea ei în India, care a durat până la sfârşitul 

celui de al doilea război mondial. În volum, ea ilustrează puterile 
mentale unice ale copilului mic care-i îngăduie să construiască şi 

să stabilească cu fermitate, în doar câţiva ani, toate 
caracteristicile personalităţii umane – fără profesori, fără nicunul 

dintre mijloacele obişnuite ale educaţiei, ba mai mult, acestea 
fiind aproape abandonate şi adesea blocate. 

 Această realizare a unei fiinţe născute cu mari posibilităţi, 
deşi foarte slabă din punct de vedere fizic, atât de lipsită de toate 

facultăţile obişnuite ale minţii, încât ea aproape că poate fi numită 
o nulitate, şi care, după nu mai mult de şase ani, depăşeşte deja 

toate celelalte specii, este într-adevăr unul din cele mai mari 

mistere ale vieţii. 
 În prezentul volum dr. Montessori nu numai că iluminează, 

prin intermediul înţelegerii ei pătrunzătoare, bazată pe observaţia 
diretă şi evaluarea precisă, fenomenele acestei perioade timpurii, 

şi totuşi atât de importante, a vieţii omeneşti, dar, de asemenea, 
indică responsabilitatea  adulţilor faţă de ea. 

  Ea dă, cu adevărat, un înţeles practic necesităţii. „educaţiei 
de la naştere”, acum universal acceptată. Acesta poate fi dat doar 

când educaţia devine o „contribuţie la viaţă” şi depăşeşte limitele 
înguste ale predării şi ale transmiterii directe a cunoştinţelor sau 

idealurilor de la o minte la alta. Unul dintre principiile cele mai 
bine cunoscute ale metodei Montessori este „pregătirea mediului”. 

În acest stadiu al vieţii, cu mult timp înainte ca tânărul să meargă 
la şcoală, acest principiu furnizează cheia spre o „educaţie de la 

naştere” şi pentru adevărata „cultivare” a individului uman chiar 

de la început. 
Aceasta este o pledoarie realizată pe baze ştiinţifice, dar ea 

este, de asemenea, şi un pretext validat de experienţele celei care 
a asistat şi a sprijinit manifestările naturii copilului, pretutindeni în 

lume, manifestări ale măreţiei mentale şi spirituale ce formează 
un contrast uimitor cu tabloul umanităţii actuale – o omenire 

care, abandonată în timpul perioadei de formare, se dezvoltă ca 
fiind cea mai mare ameninţare pentru propria ei supravieţuire. 

Karachi,  1949                                                                           
MARIO  MONTESSORI 



 5 

Nota  traducătorului în limba engleză 

  

 M-aş discredita dacă ar fi să salut această carte ca fiind cea 
mai importantă care a apărut vreodată în istoria umanităţii (pe 

lângă Sfânta Scriptură). Totuşi, dacă mi s-ar cere, n-aş putea să 
numesc unul din momentele mai importante pentru prosperitatea 

viitoare a omului. 
 „Noi ştim”, spune autoarea, „cum să descoperim perle în 

carapacele stridiilor, aur în munţi şi cărbune în măruntaiele 
pământului, dar nu suntem conştienţi de existenţa germenilor 

spirituali, de nebuloasa creativă pe care copilul o ascunde în el 
însuşi, când intră în această lume pentru a reînnoi umanitatea”. 

Cine poate să prevadă sfârşitul progresului uman, odată ce 
ştiinţa dezvoltată de om se reflectă asupra ei înşişi, pentru a-şi 

transmite minunăţiile asupra minţii umane ? 
 Prima ediţie, pe care acesta o înlocuieşte, a fost realizată 

din copiile versiunii engleze a prelegerilor dr. Montessori, aşa cum 

au fost traduse, propoziţie cu propoziţie, din cursurile sale, ţinute 
în limba italiană. 

Pentru publicul italian, dr. Montessori a scris o versiune 
aproape independentă şi revizuită complet în limba sa maternă. 

Ceea ce se găseşte în volumul de faţă este versiunea italiană 
retradusă în engleză, iar aceia care sunt familiarizaţi cu prima 

ediţie vor observa, desigur, diversele schimbări, adaosurile şi 
omisiunile. Ele aparţin dr-lui Montessori.. 

Italiana ei este exactă, condensată, ştiinţifică şi populară – în 
sensul că nu este niciodată greu de înţeles, vagă sau ambiguă. 

Traducerea ei, m-a ţinut într-o stare ardentă de admiraţie, 
încântare şi respect pentru stilul ei în sine; deoarece fiecare 

nuanţă şi inversare a exprimării este exactă şi apropiată 
conţinutului. Din această cauză, am încercat să fac dreptate, iar 

dacă stilul colocvial a fost uneori ales pentru claritate, nu am 

schimbat niciodată sensul, nu am întărit sau diminuat accentul, şi 
nici nu am modificat nivelul tensiunii dramatice. Cititorul poate să 

fie sigur că este dr. Montessori cea care vorbeşte, chiar dacă mie 
îmi aparţin cuvintele. 

 
Septembrie,  1958                                                                    

CLAUDE  A.  CLAREMONT 
 

 
 



 6 

Nota  traducătorului în limba română 

  

 Să ne imaginăm că o sută de oameni cocoşaţi, şchiopi, 
ciungi, cu părţi ale corpului paralizate, cu trupurile contorsionate 

în fel şi chip, altfel sănătoşi tun, hotărăsc, cu bună intenţie, să 
construiască împreună o casă. În ciuda intenţiilor bune, procesul 

de construcţie va fi extrem de anevoios. Şchiopul va răsturna 
găleţile cu mortar ale cocoşatului pentru că va călca alături; 

împălişatul, privind în stânga şi păşind în dreapta, se va ciocni cu 
ciungul; surdul, probabil, că le va potrivi cum ştie el, etc. 

Construcţia merge mână în mână cu distrugerea a ceea ce se 
construieşte. Deviaţiile  de la normalitatea fizică produc toate 

necazurile şi întârzierile. Să ne mai imaginăm că aceste personaje 
n-ar fi văzut niciodată un om normal, întreg, cu trupul drept, 

vertical şi că, dintr-o dată, apare un asemenea om în mijlocul lor. 
Cine credeţi că este anormal din punct de vedere fizic?  

Ei, bine, dacă din punct de vedere fizic avem o imagine a 

normalităţii, nu acelaşi lucru se întâmplă sub aspectul 
personalităţii omului. Lăcomia, invidia, minciuna, lenea, orgoliul, 

complexele de inferioritate sau de superioritate, capriciile de orice 
fel, ţâfnoşenia, harţagul, timiditatea, violenţa, ura, avariţia, 

dezordinea şi confuzia mentală, trăirea in închipuire, depresiile nu 
sunt altceva decât cocoaşe ale personalităţii umane. Şi pentru că 

fiecare dintre noi avem, în grade diferite, unele sau altele din 
aceste deviaţii, nu mai suntem în stare să recunoaştem adevărata 

normalitate în sfera personalităţii. Însă, aşa cum deviaţiile fizice 
au cauze externe şi cele ale personalităţii se datorează factorilor 

de mediu. Omul a progresat în afară până la dimensiuni 
nebănuite, explorează spaţiul cosmic, stăpâneşte energiile naturii, 

dar în interior a rămas acelaşi de veacuri. Războaiele, conflictele 
şi ameninţările continuă fără încetare. Omul e victimă a civilizaţiei 

pe care a construit-o. Mai bine de trei sferturi din munca sa pe 

această planetă e dedicată reconstruirii a ceea ce distruge şi 
satisfacerii deviaţiilor sale.   

Despre normalitate şi normalizare este vorba în această 
carte.  „M-aş discredita dacă ar fi să salut această carte ca fiind 

cea mai importantă care a apărut vreodată în istoria umanităţii 
(pe lângă Sfânta Scriptură). Totuşi, dacă mi s-ar cere, n-aş putea 

să numesc unul din momentele mai importante pentru 
prosperitatea viitoare a omului”, afirmă Claude A. Clermont, 

traducătoarea acestei cărţi în limba engleză în 1958. Şi dacă 
Biblia se referă la Facerea lumii, această carte, şi întreaga operă a 



 7 

Mariei Montessori, ar putea fi intitulată, fără a greşi prea mult, 

Re-facerea lumii. 

 „Noi ştim”, spune autoarea, „cum să descoperim perle în 
carapacele stridiilor, aur în munţi şi cărbune în măruntaiele 

pământului, dar nu suntem conştienţi de existenţa germenilor 
spirituali, de nebuloasa creativă pe care copilul o ascunde în el 

însuşi, când intră în această lume pentru a reînnoi umanitatea”. 
Toate drepturile omului clamate pe toate meridianele devin 

caduce fără dreptul la normalitate. Ce rost are să dai libertate 
unor deviaţii de la normalitate? 

Când, în 1995, am început proiectul Montessori to Romania 
înfiinţând prima grupă de grădiniţă Montessori din România 

postbelică şi organizând primul curs de formare în pedagogia 
Montessori a educatoarelor ţinut vreodată în România împreună 

cu fundaţii şi institute din SUA, sub egida Association Montessori 
Internationale, m-am izbit de toate răutăţile umane. Atunci voiam 

să ajut la reformarea învăţământului din ţara noastră, dar terenul 

nu era copt încă. Astăzi, când situaţia indisciplinei în şcoala 
românească a devenit subiect general al mass-mediei, cred că 

apariţia acestei cărţi în limba română va genera un proces de 
reflecţie asupra modului cum concepem educaţia. Montessori e 

mai mult decât o metodă sau un sistem de educaţie, e o mişcare 
universală pentru drepturile copilului. „ Nimic nu este în lumea 

adultului dacă n-a fost mai întâi în lumea copilului”. Reforma 
educaţiei nu e o problemă care aparţine sistemului de învăţământ, 

e o problemă socială. A conflictului neştiut, neînţeles şi ignorat 
dintre doi mari poli ai omenirii; adulţii şi copiii.  Sclavii s-au 

eliberat prin răscoale, proletarii s-au eliberat prin revoluţii, 
mişcările feministe promovează eliberarea femeilor şi egalitatea 

cu  bărbaţii; e nevoie de o mişcare de eliberare a copiilor de sub 
prejudecăţile adulţilor. De o revoluţie non-violentă. Ultima. 

Sergey Brin şi Larry Page sunt doi tineri care au creat 

motorul de căutare pe internet Google. Au o avere de multe 
milioane de dolari. Brin conduce o maşină obişnuită iar Page nu 

şi-a construit nici o vilă şi locuieşte într-un apartament închiriat. 
Pentru ei munca în folosul omenirii e cea mai mare satisfacţie. În 

2004 la un post de televiziune american ei au declarat că succesul 
lor se datorează educaţiei Montessori pe care au primit-o în 

copilărie. 
 

Ianuarie, 2006 
Dr. MARCEL CĂPRARU, Președinte Asociația Alternative Pedagogice, Dr. Turnu Severin 



 8 

 

1 

ROLUL COPILULUI 

 ÎN  

RECONSTRUCŢIA LUMII 
 

 

 

 Această carte este încă o verigă din lanţul în derulare al 
gândirii noastre şi parte a  mişcării căreia îi aparţinem, întru 

apărarea acelor măreţe forţe lăuntrice pe care le posedă copiii. 
Astăzi, în timp ce lumea se află în conflict şi se lansează 

multe planuri pentru reconstrucţia ei viitoare, educaţia este 
socotită, în mare măsură, ca unul din cele mai bune mijloace 

pentru realizarea acestui obiectiv. Deoarece nimeni nu pune în 
discuţie faptul că – din punct de vedere mental – omenirea se află 

cu mult sub nivelul pe care civilizaţia pretinde că l-a atins. 
De asemenea, eu cred că umanitatea este încă departe de 

acel stadiu al maturităţii necesar pentru realizarea aspiraţiilor ei, 
adică pentru construirea unei societăţi armonioase şi paşnice şi 

eliminarea războaielor. Oamenii nu sunt încă pregătiţi să-şi 

contureze propriile lor destine; să controleze şi să direcţioneze 
evenimentele mondiale, cărora - în schimb - le cad victime.  

 Dar, deşi educaţia este recunoscută ca una dintre  căile de 
ridicare a omenirii, ea rămâne, totuşi, încă şi numai, concepută ca 

o educaţie a minţii. Şi îşi propune să o instruiască pe aceleaşi 
direcţii  vechi, fără a încerca să utilizeze vreo forţă vitalizatoare 

sau constructivă nouă.  
Nu mă îndoiesc că filozofia şi religia pot aduce o contribuţie 

imensă la această întreprindere, dar cât de numeroşi sunt filosofii 
în această lume ultra-civilizată! Câţi n-au existat în trecut şi câţi 

nu vor mai exista şi în viitor? Idealuri nobile şi standarde înalte 
am avut mereu. Ele formează o mare parte din ceea ce predăm. 

Şi totuşi, războaiele şi conflictele nu arată nici un semn de 



 9 

domolire. Iar dacă educaţia continuă a fi concepută mereu pe 

aceleaşi linii învechite ale unei simple transmiteri a cunoaşterii, 

atunci, dinspre partea ei, există puţine speranţe de îmbunătăţire a 
viitorului omenirii. La ce foloseşte transmiterea cunoştinţelor dacă 

dezvoltarea globală a individului rămâne în urmă? În schimb, ar 
trebui să luăm în considerare o entitate psihică, o personalitate 

socială, o nouă forţă universală, nenumărabilă în totalitatea 
comunităţii ei de membri, care în prezent este ascunsă şi 

ignorată. Dacă ajutorul şi salvarea urmează să vină, ele nu pot 
veni decât la copii, întrucât copiii sunt producătorii, constructorii 

oamenilor adulţi.  
Copilul este înzestrat cu puteri necunoscute care ne pot 

călăuzi spre un viitor strălucit. Dacă ceea ce vrem cu adevărat 
este o lume nouă, atunci educaţia trebuie să aibă drept scop 

dezvoltarea acestor posibilităţi ascunse. 
 În zilele noastre s-a văzut o mare creştere a interesului 

pentru viaţa mentală a noului născut. Unii psihologi au făcut 

observaţii speciale asupra creşterii copilului începând cu primele 
trei ore de după naştere. Alţii, ca rezultat al unui studiu atent, au 

ajuns la concluzia că primii doi ani sunt cei mai importanţi din 
toată durata vieţii omeneşti. 

 Măreţia personalităţii umane începe din momentul naşterii. 
Din această aproape mistică afirmaţie, provine ceea ce poate 

părea a fi o concluzie ciudată: aceea că educaţia trebuie să 
înceapă de la naştere. Ciudată, întrucât, cum putem noi educa, 

din punct de vedere practic, un nou născut sau chiar un prunc în 
timpul primilor doi ani ai vieţii sale? Ce lecţii să dăm acestei 

mititele fiinţe care nu înţelege nimic din ceea ce spunem şi care 
nici măcar nu-şi poate mişca membrele? Sau vrem să spunem că 

e vorba doar de igienă când vorbim despre educaţia unui copil 
atât de mic? Nici vorbă! Ne referim la mult mai mult decât atât.  

În cursul acestei perioade timpurii, educaţia trebuie 

înţeleasă ca un ajutor dat procesului de desfăşurare a puterilor 
psihice înnăscute ale copilului. Aceasta înseamnă că nu putem 

folosi metodele obişnuite de predare, care sunt bazate pe vorbire.  
 S-a arătat pe larg de către cercetări  recente că micuţii copii 

sunt înzestraţi cu o natură psihică specifică lor. Iar acest lucru 
scoate în relief o nouă direcţie  de acţiune a educatorului. Este 

ceva ieşit din comun, ceva care n-a fost recunoscut până în 
prezent, dar ceva care, în mod vital, priveşte omenirea. 

Adevărata energie constructivă a copilului, o forţă dinamică, a 
rămas, mii de ani, neobservată. Întocmai cum oamenii au 



 10 

străbătut  pământul cu piciorul şi ulterior i-au arat suprafaţa fără 

să gândească la bogăţia imensă ascunsă în adâncimile lui, tot aşa 

oamenii de azi realizează progres după progres în civilizaţie, fără 
să observe comorile care zac ascunse în universul psihic al primei 

copilării.  
Din zorii  apariţiei  vieţii umane pe pământ, aceste energii au 

fost înăbuşite şi anulate. Nici până astăzi vreo intuiţie a existenţei 
lor nu a început să-şi găsească exprimarea. Doar recent, de 

exemplu, Carrel a scris: „ Perioada copilăriei este, fără îndoială, 
cea mai bogată. Ea ar trebui să fie utilizată de către educaţie în 

orice mod posibil şi imaginabil. Irosirea acestei perioade din viaţă 
nu mai poate fi niciodată compensată. În loc să ignorăm anii 

timpurii, este de datoria noastră să-i cultivăm cu maximă 
responsabilitate.”* 

 Astăzi începem să vedem valoarea acestor roade neculese, 
mai preţioase decât aurul, căci ele sunt însuşi spiritul omului. 

Primii doi ani ai vieţii deschid în faţa noastră noi orizonturi, 

căci aici putem vedea legile construirii psihicului, necunoscute 
până în prezent. Cel care ne prezintă aceste revelaţii este copilul 

însuşi. El ne aduce la cunoştinţă un tip de viaţă psihică total 
diferită de cea a adulţilor. Iată noua linie de acţiune! Nu mai e 

cazul ca cercetătorul să aplice noţiunile psihologiei la copilărie, ci 
copiii înşişi urmează să-şi dezvăluie psihologia lor acelora care-i 

studiază.  
Această afirmaţie ar putea părea neclară, dar devine limpede 

îndată ce pătrundem mai profund în detalii. Copilul are o minte 
capabilă să absoarbă cunoaşterea. El are capacitatea de a-şi 

preda singur. O singură observaţie este suficientă ca să 
dovedească acest lucru. Copilul creşte vorbind limba părintească, 

în timp ce pentru adulţi învăţarea unei limbi este o realizare 
intelectuală remarcabilă. Nimeni nu-i predă copilului; totuşi, el 

ajunge să folosească substantive, verbe şi adjective la perfecţie.  

A urmări un copil în procesul de dezvoltare a limbajului este 
un studiu de foarte mare interes şi toţi cei care i s-au dedicat sunt 

de acord că folosirea cuvintelor, a numelor – primele elemente ale 
limbii – pică într-o perioadă fixă din viaţa copilului, ca şi când un 

cronometru precis ar supraveghea această parte a activităţii lui. 
Copilul pare să urmeze un program sever, impus de natură, atât 

de exact şi de demn de încredere încât ar putea să-l perfecţioneze 
pe al oricărei şcoli tradiţionale, oricât de bine organizată. Mai 

mult, urmând acest program, copilul învaţă toate neregularităţile 



 11 

şi construcţiile gramaticale ale limbii lui cu o sârguinţă 

ireproşabilă. 

 În fiecare copil există - ca să spunem aşa - un profesor 
conştiincios, atât de abil, încât obţine rezultate identice la toţi 

copiii din toate părţile lumii. Singura limbă pe care oamenii o 
vorbesc perfect este cea pe care  au învăţat-o în prima copilărie, 

când nimeni nu le poate preda ceva! Nu doar atât, dar dacă, la o 
vârstă ulterioară, copilul trebuie să înveţe altă limbă, nici un 

ajutor de înaltă calificare nu-l va face capabil s-o vorbească cu 
aceeaşi perfecţiune cu care o vorbeşte pe prima. 

Prin urmare, trebuie să existe o forţă psihică specială care 
lucrează şi care îl ajută pe  copil să se dezvolte. Şi asta nu e 

valabil doar pentru limbă; la doi ani el poate recunoaşte toate 
persoanele şi lucrurile din jurul său. Dacă ţinem cont de acest 

lucru, devine şi mai clar că micuţul face o muncă impresionantă 
de formare interioară. Tot ceea ce suntem noi înşine a fost făcut 

de către copil, de copilul care am fost în primii doi ani ai vieţii 

noastre. Nu numai că cel mic trebuie să recunoască ceea ce vede 
în jurul său, să înţeleagă şi să se adapteze modului nostru de 

viaţă, ci, de asemenea, - în timp ce încă nu i se pot preda lecţii – 
el trebuie să clădească în interior toate acele formaţiuni complexe 

care vor deveni inteligenţa noastră, temelia sentimentelor noastre 
religioase şi a sentimentelor sociale şi naţionale specifice. Este ca 

şi cum natura ar fi protejat pe  fiecare copil de influenţa raţiunii 
adulte, aşa încât să dea prioritate profesorului lăuntric care-l 

însufleţeşte. El are şansa să clădească o structură psihică 
completă înainte ca inteligenţa adulţilor să poată ajunge la spiritul 

lui şi să producă schimbări în acesta. 
 Până la vârsta de trei ani, copilul şi-a pus deja temeliile 

personalităţii lui ca fiinţă umană, şi de abia atunci are nevoie de 
ajutorul unor influenţe scolastice speciale. Atât de mari sunt 

cuceririle pe care el le-a făcut, încât s-ar putea spune pe bună 

dreptate: copilul care merge la şcoală la vârsta de trei ani este 
deja un om mic. Psihologii au afirmat adesea că, dacă propria 

noastră abilitate adultă ar fi comparată cu aceea a copilului, ne-ar 
trebui şaizeci  de ani de muncă grea ca să  facem ceea ce el 

înfăptuieşte în trei; şi au  exprimat asta prin aceleaşi cuvinte: „La 
trei ani copilul este deja om”. Totuşi, el este încă departe de a-şi 

fi epuizat  această stranie putere pe care o posedă, de a absorbi 
din mediul ce-l înconjoară. 

În primele noastre şcoli copiii intrau, de obicei, la vârsta de 
trei ani. Nimeni nu le putea preda întrucât nu erau receptivi; 



 12 

totuşi, ei ne-au oferit uluitoare revelaţii ale măreţiei sufletului 

omenesc. Şcoala noastră era mai degrabă o casă pentru copii 

decât o şcoală adevărată. Noi pregătisem pentru copii un loc în 
care o cultură difuză să poată fi asimilată din mediu fără  

necesitatea unei instruiri directe. Copiii proveneau din cele mai 
umile clase sociale, iar părinţii lor erau analfabeţi. Şi da, aceşti 

copii au învăţat să citească şi să scrie înainte de a împlini cinci ani 
şi nimeni nu le predase vreo lecţie. Dacă vizitatorii îi întrebau: 

„Cine te-a învăţat să scrii?”, ei răspundeau adesea cu uimire: 
„Cine să mă înveţe? Nimeni nu m-a învăţat!”. 

 La acea vreme părea un miracol faptul că pruncii de patru 
ani şi jumătate erau capabili să scrie şi că învăţaseră fără a avea 

sentimentul că li s-a predat. 
 Presa a început să vorbească despre „cultură dobândită în 

mod spontan”. Psihologii se întrebau dacă aceşti copii erau cumva 
diferiţi de ceilalţi, şi noi înşine am fost puşi în încurcătură pentru o 

lungă perioadă de timp. Doar după experimente repetate am 

concluzionat cu certitudine că toţi copiii sunt înzestraţi cu această 
capacitate de „a absorbi” cultura. Dacă acest lucru este adevărat 

– am argumentat apoi – dacă cultura poate fi însuşită fără efort, 
atunci hai să oferim copiilor alte elemente ale culturii. Şi atunci i-

am văzut cum "absorb" mult mai mult decât citirea şi scrierea: 
botanica, zoologia, matematica, geografia - cu aceeaşi uşurinţă, 

în mod spontan şi fără a obosi. 
 Şi  astfel am descoperit că educaţia nu este ceva făcut de 

profesor, ci că ea este un proces natural care se dezvoltă spontan 
în fiinţa umană. Nu este însuşită prin ascultarea vorbelor, ci în 

virtutea experienţelor prin care copilul acţionează asupra mediului 
său. Sarcina profesorului nu este să vorbească, ci să pregătească 

şi să aranjeze o serie de motive pentru activitate culturală într-un 
mediu special organizat pentru copil. 

 Experimentele mele, organizate în multe ţări diferite, se 

desfăşoară deja de  patruzeci de ani şi, pe măsură ce copiii 
creşteau, părinţii îmi cereau mereu să extind metodele mele şi la 

vârste mai mari. Apoi am descoperit că activitatea individuală 
este singurul factor care stimulează şi produce dezvoltarea şi că 

acest lucru este tot atât de adevărat pentru copiii de şcoală 
elementară, medie sau superioară,  cât este de adevărat pentru 

cei care aparţin vârstei preşcolare.  
O nouă figură apăruse în faţa ochilor noştri. Nu doar o şcoală 

sau o metodă educaţională, ci OMUL însuşi: OMUL a cărui 
adevărată natură se arată în capacitatea lui de dezvoltare liberă, 



 13 

a cărui măreţie devine vizibilă imediat ce opresiunea încetează să 

se exercite asupra minţii lui, să-i limiteze munca interioară şi să-i 

apese spiritul. 
 De aceea susţin că orice reformă a educaţiei trebuie bazată 

pe personalitatea omului. Omul însuşi trebuie să devină centrul 
educaţiei şi nu trebuie să uităm niciodată că omul nu se dezvoltă 

doar la universitate, ci îşi începe dezvoltarea mentală la naştere şi 
o continuă cu cea mai mare intensitate în timpul primilor trei ani 

ai vieţii. Este obligatoriu să  acordăm o îngrijire activă acestei 
perioade, mai mult decât oricărei alteia. Dacă urmăm aceste 

reguli, copilul, în loc să fie o povară, ni se arată ca cea mai 
măreaţă şi reconfortantă dintre minunăţiile naturii! Ne găsim 

confruntaţi cu o fiinţă ce nu mai poate fi socotită neajutorată, un 
gol receptiv care aşteaptă să fie umplut cu înţelepciunea noastră; 

ci una a cărei demnitate creşte în măsura în care vedem în ea 
consructorul propriei noastre minţi; una  călăuzită de profesorul ei 

interior, care trudeşte neobosit în bucurie şi fericire – urmând un 

orar precis – la opera de construire a celei mai mari minunăţii a 
Universului, fiinţa umană. Noi, profesorii, putem doar ajuta opera 

în desfăşurare, aşa cum servitorii însoţesc stăpânul. Atunci 
devenim martori la dezvoltarea sufletului uman; la apariţia  

Omului Nou, care nu va mai fi victima evenimentelor ci, datorită 
clarităţii viziunii sale, va deveni capabil să dirijeze şi să modeleze 

viitorul omenirii. 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 14 

2 

EDUCAŢIA  

PENTRU  

VIAŢĂ 

 

 În scopul de a clarifica de la început ce înţelegem prin 

educaţia pentru viaţă începând de la naştere, este necesar să 

intrăm mai mult în detalii. Unul din liderii naţionali ai lumii – 
Gandhi – a anunţat nu cu mult timp în urmă că educaţia trebuie 

să devină coextensivă cu viaţa, şi nu numai asta, dar a mai spus 
că punctul central al educaţiei trebuie să fie apărarea vieţii. Este 

pentru prima dată când un lider social şi spiritual a făcut o 
asemenea afirmaţie. Pe de altă parte, ştiinţa nu numai că a 

declarat necesitatea acestui lucru, dar a dovedit, încă de la 
începutul secolului nostru, că prelungirea educaţiei pe tot 

parcursul vieţii ar putea deveni un succes practic. Cu toate 
acestea, nici un minister al învăţământului nu a adoptat încă  

ideea.   
Educaţia din zilele noastre este bogată în metode, scopuri şi 

finalităţi  sociale, dar trebuie încă să  se spună că ea nu ţine deloc 
cont de viaţa însăşi. Dintre toate metodele folosite oficial în 

diverse ţări nici una nu-şi propune să ajute individul de la naştere 

şi să-i protejeze dezvoltarea. Educaţia, aşa cum este astăzi 
concepută, e ceva separat atât de viaţa socială cât şi de cea 

biologică. Toţi cei care intră în lumea educaţiei tind să fie izolaţi 
de societate. Studenţilor de la universitate li se cere să respecte 

regulamentele facultăţii de care aparţin şi să urmeze la unison 
programul de studii stabilit de către autorităţi. Dar, până nu 

demult, se putea spune că universitatea nu se interesa deloc de 
condiţiile vieţii lor fizice şi sociale. Dacă un student era subnutrit 

sau dacă defecte ale vederii sau auzului îi diminuau aptitudinile, el 
primea note mai mici. Este adevărat că defectele fizice au început 



 15 

acum să primească atenţia cuvenită, dar numai din punct de 

vedere igienic. Nimeni nu se întreabă dacă mintea studentului nu 

poate fi ameninţată sau chiar afectată de către metodele 
educaţionale nepotrivite şi deficiente. Mişcarea pentru Noua 

Educaţie, susţinută cu pasiune de către Claparéde, a presupus o 
cercetare asupra numărului obiectelor de studiu incluse în planul 

de învăţământ şi a încercat să  le reducă în aşa fel încât să 
diminueze oboseala mentală. Dar acest lucru nu atinge problema 

modului în care elevii ar putea însuşi bogăţiile culturii fără să  
obosească. În majoritatea sistemelor controlate de stat ceea ce 

contează este parcurgerea deplină a programei. Dacă spiritul unui 
student reacţionează la nedreptatea socială sau la problemele 

politice cu privire la adevăruri adânc resimţite, autorităţile emit 
ordine conform cărora  tinerii trebuie să evite politica şi să se 

concentreze asupra studiilor. Ceea ce se întâmplă apoi este faptul 
că tinerii părăsesc universitatea având mintea aşa de încătuşată şi 

sacrificată încât şi-au pierdut toată puterea individualizării şi nu 

mai pot să judece problemele epocii în care trăiesc. 
Maşinăria şcolară este atât de înstrăinată de viaţa socială ca 

şi când aceasta şi toate problemele ei s-ar afla în afara sferei 
şcolii. Lumea educaţiei este asemenea unei insule unde oamenii, 

izolaţi de societate, sunt pregătiţi pentru viaţă prin excluderea din 
cadrul ei. Să presupunem că se întâmplă ca un student de la 

universitate să fie infectat cu tuberculoză şi să moară. Nu este 
curios şi trist faptul că universitatea – mediul (milieu) social în 

care trăieşte – ignorându-l în timp ce era bolnav, trebuie să-şi 
facă apariţia brusc şi pe neaşteptate la înmormântarea lui în 

calitate de reprezentant?*  Există absolvenţi aşa de temători 
încât, atunci când ies în lume, nu se pot descurca singuri  şi 

constituie o povară pentru prietenii şi familiile lor. Cu toate 
acestea, să nu ne aşteptăm ca organismul academic să ia 

cunoştinţă de acest lucru: o indiferenţă pe larg justificată de 

regulamentele care-i interzic să se intereseze de cazurile 
psihologice şi  care-i permit doar să organizeze studiile şi să 

susţină examenele. Acelora care promovează li se acordă o 
diplomă sau un grad. Acesta este, în zilele noastre, cel mai înalt 

nivel atins de educaţia instituţională. Între timp, cercetătorii care 
investighează problemele sociale descoperă că absolvenţii 

                                                           
*
 Doar în câteva ţări s-au făcut, după război, încercări de îmbunătăţire a acestei situaţii. În Olanda, 

de exemplu, există actualmente sanatorii pentru studenţi. Un alt exemplu îl reprezintă sistemul 

tutorial folosit de mult timp în colegiile rezidenţiale ale vecilor universităţi. Dar acestea sunt mai 

mult internate şcolare cu pierderea corespunzătoare a libertăţii individuale. 



 16 

învăţământului superior şi licenţiaţii din şcoli nu sunt pregătiţi 

pentru viaţă, ba, mai mult, le-a fost diminuată capacitatea de a se 

angaja util în activitatea socială. Statisticile dezvăluie o creştere 
izbitoare a numărului nebunilor, criminalilor şi al acelora pe care 

vecinii lor îi consideră „dubioşi”. Sociologii solicită şcolii să 
remedieze aceste lucruri rele, dar şcoala este o lume aparte, o 

lume care s-a separat de astfel de probleme. Este o instituţie cu o 
obârşie prea veche pentru ca tradiţiile să se schimbe din interior. 

Doar o presiune din afară poate schimba, renova şi găsi remedii 
pentru greşelile care distrug educaţia la toate nivelele şi 

îngreunează  viaţa celor care aflaţi în interiorul ei. 
Ce am putea spune, însă, despre perioada de la naştere şi 

până la vârsta de şase  sau şapte ani?  Şcoala, aşa-numita şcoală, 
nu se interesează de aceasta. De aceea este numită preşcolară, 

adică în afara cadrului  învăţământului oficial. Şi, într-adevăr, ce 
ar putea să facă micuţii nou născuţi într-o şcoală? Oriunde au 

apărut instituţii pentru copilul preşcolar, ele depind  doar rareori 

de autoritatea centrală de învăţământ. Ele sunt controlate de 
asociaţii neoficiale, sau sunt administrate privat de oameni care 

urmăresc, adesea, scopuri filantropice. Nu există un interes în a 
proteja viaţa psihică a bebeluşilor ca problemă socială. În plus, 

societatea proclamă prin lege că pruncii aparţin familiei, nu 
statului.  

 Noua importanţă care se acordă acum primilor ani din viaţă 
nu a ajuns încă la vreo sugestie practică în privinţa educaţiei. 

Deocamdată, toţi se gândesc doar că ar trebui îmbunătăţită viaţa 
în familie, în sensul că, acum, se consideră ca fiind necesară o 

pregătire a mamelor. Dar căminul nu este o parte a şcolii; el 
aparţine societăţii. În consecinţă, personalitatea umană sau grija 

pentru aceasta, este dezbinată.  De o parte se află căminul 
familial care aparţine societăţii, dar este izolat de societate şi este 

neglijat sau ignorat de ea; de cealaltă parte se află şcoala, de 

asemenea izolată de societate; şi, în final, învăţământul superior. 
Nu există unitate de gândire şi nici grijă socială pentru viaţa ca 

atare; există doar frânturi care se ignoră reciproc şi care apelează 
succesiv sau alternativ, la şcoală, familie sau universitate, aceasta 

din urmă fiind considerată ca un alt fel de şcoală pentru partea 
finală a perioadei de educaţie. Chiar şi ştiinţele sociale noi, care 

înţeleg efectele negative ale acestei izolări, ştiinţe ca sociologia şi 
psihologia socială, sunt mereu în afara şcolii. Prin urmare, nu 

există nici un sistem adevărat care să ajute dezvoltarea vieţii. 
Conceptul educaţiei ca ajutor dat vieţii nu este o noutate pentru 



 17 

ştiinţă, după cum susţinem, dar el încă nu are statut sau loc în 

organismul social. Iar acesta este următorul pas pe care civilizaţia 

trebuie să-l facă urgent. Drumul pe care trebuie să păşim a fost 
deja trasat. Criticii arată cu uşurinţă erorile situaţiei noastre 

prezente. Diverşi cercetători au clarificat remediile de care avem 
nevoie în toate perioadele vieţii. Deci, totul este pregătit; trebuie 

doar să clădim. Variatele contribuţii ale ştiinţei sunt ca blocurile 
de piatră din carieră gata cioplite pentru a fi aşezate în în zid. Tot 

ceea ce trebuie să facem este să găsim oameni pregătiţi să le 
îmbine şi, astfel, să înalţe noua structură de care civilizaţia are 

atâta nevoie.  
Conceptul  de educaţie axată pe grija pentru  fiinţa vie 

schimbă toate ideile anterioare. Fără să se mai bazeze pe un plan 
de învăţământ sau pe un orar, educaţia trebuie să se conformeze 

faptelor vieţii umane. În lumina acestei convingeri, educaţia nou-
născuţilor capătă, dintr-o dată, o importanţă primordială. Este 

foarte adevărat că pruncul nou-născut nu poate face nimic; că nu 

putem să-i predăm lecţii în sensul  obişnuit al cuvântului. El  
poate fi doar un obiect al observaţiei, al unui studiu pe care 

trebuie să-l întreprindem pentru a-i descoperi nevoile vitale. Este 
tocmai modul de observaţie pe care noi înşine îl practicăm. El are 

un scop. Obiectivul lui este de a descoperi care sunt legile vieţii, 
căci, dacă vrem să ajutăm viaţa, prima condiţie a succesului este 

să ştim legile care o guvernează. Nu e de ajuns să le ştim pur şi 
simplu, căci dacă ne-am opri la acest stadiu am rămâne, în mod 

exclusiv, în domeniul psihologiei. N-am merge niciodată mai 
departe şi n-am deveni educatori. 

 Ştiinţa dezvoltării mentale a copilului mic trebuie să devină 
larg răspândită, căci doar atunci pedagogia va fi capabilă să 

vorbească cu o voce nouă şi să spună lumii cu autoritate: „Legile 
vieţii sunt aşa şi aşa. Ele nu pot fi ignorate. Trebuie să acţionaţi în 

conformitate cu ele pentru că ele proclamă drepturile omului care 

sunt universale şi comune tuturor.” 
 Dacă societatea susţine că e necesar ca învăţământul să fie 

obligatoriu, atunci  educaţia trebuie făcută într-un stil practic şi, 
dacă suntem acum de acord că educaţia începe de la naştere, 

atunci devine extrem de necesar ca fiecare să cunoască legile 
dezvoltării. În loc să rămână distantă şi ignorată de societate, 

educaţia trebuie să dobândească autoritatea de a conduce 
societatea. Maşinăria socială trebuie adaptată necesităţilor 

inerente ale noii concepţii, cum că viaţa trebuie să fie protejată. 
Toţi sunt chemaţi să ajute. Taţii şi mamele trebuie să-şi asume 



 18 

responsabilităţile; şi, dacă familia eşuează din lipsa mijloacelor, 

atunci se cere ca societatea nu numai să asigure instruirea 

necesară, ci şi sprijinul necesar pentru educarea copiilor. Dacă 
educaţia înseamnă o protecţie a individului, dacă societatea 

recunoaşte ca necesare pentru dezvoltarea copilului lucruri pe 
care familia nu le poate da, atunci este de datoria societăţii să 

furnizeze acele lucruri. Statul nu trebuie să abandoneze niciodată 
copilul.  

Sistemul educaţional va fi astfel obligat să acţioneze cu 
autoritate asupra societăţii din care a fost exclus în mod formal. 

Dacă este clar că societatea trebuie să exercite un control 
binefăcător asupra indivizilor umani, şi dacă, de asemenea, e 

adevărat că educaţia trebuie să fie considerată ca un ajutor dat 
vieţii, atunci acest control nu va fi niciodată restrictiv şi opresiv, ci 

trebuie să ia forma unui ajutor fizic şi psihic. Aceasta înseamnă că 
primul pas al societăţii trebuie să fie acela de a aloca o mai mare 

proporţie din bugetul ei către sitemul educaţional. 

 Trebuinţele  copilului în timpul anilor de creştere au fost 
studiate, iar rezultatele acestor studii au fost publicate. Acum 

trebuie ca societatea în întregul ei să-şi sume responsabilitatea 
educaţiei în mod conştient, în timp ce educaţia va compensa, la 

rândul ei, societatea în mod înzecit prin beneficiile rezultate din 
progresul ei. Astfel concepută, educaţia nu mai este doar o 

problemă a copiilor şi părinţilor, ci şi a statului  şi a relaţiilor  
internaţionale. Ea devine un stimul pentru fiecare componentă a 

organismului social, un stimul pentru cel mai important dintre 
progresele sociale. Există ceva mai de neclintit, mai static şi mai 

indiferent ca învăţământul de azi? Când o ţară trebuie să-şi 
reducă cheltuielile, cu siguranţă educaţia urmează să fie prima 

victimă. Dacă îi cerem unui politician să-şi exprime punctul de 
vedere asupra educaţiei va zice că nu-i treaba lui, că a încredinţat 

soţiei educaţia copiilor săi, care, la rândul său, a încredinţat-o  

unei şcoli. În zilele care vor veni va fi absolut imposibil pentru un 
politician să dea un asemenea răspuns sau să manifeste o 

asemenea indiferenţă.  
 Ce concluzii putem trage din relatările psihologilor care au 

studiat copiii din primele lor zile de viaţă? Toţi sunt de acord că 
având grija şi ajutorul cuvenite copilul urmează să-şi dezvolte o 

putere mai mare, să atingă un echilibru mental mai bun şi un 
caracter mult mai energic. În loc ca totul să fie lăsat la voia 

întâmplării, dezvoltarea copilului în această perioadă ar trebui să 
fie o problemă în atenţia şi preocuparea ştiinţei. Aceasta 



 19 

presupune că e nevoie de ceva mai mult decât simpla igienă 

fizică. Aşa cum aceasta îl fereşte de rănirea şi îmbolnăvirea 

corpului, tot aşa e nevoie de igienă mentală pentru a-i proteja 
mintea şi sufletul de ceea ce este rău. 

 Ştiinţa a făcut şi alte descoperiri referitoare la aceste prime 
zile. Copilul purtat în braţe posedă energii mentale mult mai mari 

decât ne putem închipui. La naştere el nu e nimic – psihologic 
vorbind – şi nu doar mental, deoarece la naştere el nu este nici 

măcar capabil de vreo mişcare coordonată. Cu membrele lui 
aproape inutile, el nu poate să facă nimic. Nu poate nici să 

vorbească, chiar dacă el vede ceea ce se întâmplă în jurul său. 
Dar, cu trecerea timpului, copilul păşeşte, vorbeşte şi progresează 

de la o realizare la alta, până când se formează un om în toată 
grandoarea dăruită corpului şi minţii sale. Acest lucru dezvăluie 

un adevăr imperativ: copilul nu este o fiinţă inertă care ne 
datorează nouă tot ceea ce poate  face, ca şi când ar fi un vas gol 

pe care noi trebuie să-l umplem. Nu, copilul construieşte adultul şi 

nu există om care să nu fie creat de către copilul care a fost 
cândva. 

Marile energii constructive ale copilului despre care am spus 
deja atât de multe şi pe care oamenii de ştiinţă sunt îndemnaţi 

acum să le studieze, au fost ascunse până acum sub o multitudine 
de idei privitoare la maternitate. Obişnuiam să spunem că mama 

e cea care formează copilul, deoarece ea îl învaţă să meargă, să 
vorbească, ş.a.m.d. Dar nimic din aceste lucruri nu sunt făcute cu 

adevărat de către mamă. Sunt  o realizare a copilului. Mama e 
doar cea care naşte copilul, dar copilul este cel care produce 

omul. Chiar dacă moare mama, copilul mic continuă să crească  şi 
îşi înfăptuieşte opera de a construi adultul. Un bebeluş indian dus 

în America şi lăsat în grija americanilor învaţă să vorbească 
engleza şi nu hindi. Deci limba lui nu vine de la mamă, ci copilul 

este cel care-şi însuşeşte limba, întocmai cum îşi însuşeşte 

obiceiurile şi tradiţiile oamenilor în mijlocul cărora se întâmplă să 
trăiască. Prin urmare, nu este nimic ereditar în nici una din aceste 

achiziţii. Copilul este cel care absoarbe material din lumea 
înconjurătoare;  el e cel care îl frământă şi îl transformă în omul 

viitor.  
A recunoaşte această măreaţă operă a copilului nu 

înseamnă a diminua autoritatea părinţilor. Îndată ce se pot 
convinge că nu ei sunt constructorii, că ei acţionează doar ca nişte 

colaboratori la procesul de construire, părinţii devin mult mai 
capabili să-şi îndeplinească obligaţiile reale; şi astfel, în lumina 



 20 

unei viziuni mai largi, ajutorul lor devine cu adevărat preţios. 

Copilul poate construi bine doar dacă acest ajutor este dat într-un 

mod corespunzător. Astfel, autoritatea părinţilor nu vine dintr-o 
demnitate teoretică, ci provine din ajutorul pe care ei sunt 

capabili să-l dea copiilor lor. Demnitatea părinţilor  şi măreţia 
autorităţii lor depinde numai de acest ajutor.  

Dar haidem  să ne gândim la locul copilului în societate 
dintr-un alt punct de vedere. 

 Imaginea muncitorului care trudeşte, lăudat de teoria 
marxistă, a devenit acum o parte a conştiinţei moderne. El este 

văzut ca producătorul prosperităţii şi bunăstării, un partener 
esenţial în marea operă a vieţii civilizate. Societatea a ajuns să-i 

recunoască valoarea economică şi morală, să-i acorde mijloacele 
şi condiţiile de muncă necesare, ca o chestiune de drept. 

 Să presupunem că mutăm această idee în lumea copilului. 
Acesta, de asemenea, este un truditor, iar scopul muncii lui este 

să producă un om adult. Este adevărat că părinţii îi furnizează 

mijloacele esenţiale vieţii şi activităţii creative, dar problema 
socială în ceea ce îl priveşte este mult mai importantă întrucât 

roadele muncii lui nu sunt doar lucruri materiale, ci el croieşte 
umanitatea însăşi – şi nu doar un neam, o castă sau un grup 

social, ci întreaga omenire. Astfel văzută, concluzia că societatea 
trebuie să ia în seamă copilul, să-i recunoască drepturile şi să-i 

satisfacă trebuinţele, este de netăgăduit. Îndată ce ne 
concentrăm atenţia şi studiile asupra vieţii înseşi, descoperim că 

atingem taina omenirii şi că, în mâinile noastre va sta ştiinţa de a 
o  guverna şi ajuta. De asemenea, când vorbim de educaţie noi 

proclamăm o revoluţie, una în care tot ceea ce ştim azi va fi 
transformat. Mă gândesc la acest lucru ca la o ultimă revoluţie; 

nu la una violentă, chiar şi fără vărsare de sânge, ci una din care 
violenţa este complet exclusă - întrucât productivitatea psihică a 

copilului mic este lovită mortal de către  cea mai vagă umbră de 

violenţă.  
Ceea ce trebuie ocrotit este construcţia normalităţii umane. 

N-au fost toate eforturile noastre îndreptate spre înlăturarea 
obstacolelor din drumul dezvoltării copilului şi spre îndepărtarea 

pericolelor şi neînţelegerilor care-l ameninţă peste tot? 
 Aceasta este educaţia înţeleasă ca un ajutor dat vieţii; o 

educaţie de la naştere care întreţine o revoluţie paşnică şi îi 
uneşte pe toţi într-un scop comun, atrăgându-i către un centru 

unic. Mame, taţi, politicieni: toţi trebuie să se asocieze în 
respectarea  şi ajutorarea aceastei delicate munci de formare pe 



 21 

care copilaşul o desfăşoară în străfundurile unei taine psihice, sub 

supravegherea unei călăuze interioare. Aceasta este noua 

speranţă luminoasă pentru omenire. Nu reconstrucţia, ci ajutor 
pentru munca constructivă pe care sufletul uman este chemat să 

o facă şi să o ducă la realizare; o operă de formare care dezvăluie 
imensele potenţialităţi cu care sunt înzestraţi copiii, fiii oamenilor. 

 
  

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 22 

3  

PERIOADELE  

CREŞTERII  

 

 
 

 Psihologii care au studiat creşterea copiilor de la naştere şi 
până le vârsta studenţiei susţin că aceasta poate fi împărţită în 

câteva perioade distincte. Pe urmele lui Havelock Ellis şi, mult mai 
recent, pe cele ale lui W. Stern, şi alţi cercetători s-au ocupat de 

această idee, în mod deosebit Charlotte Bühler şi adepţii ei; în 

acelaşi timp, dintr-un alt punct de vedere, ideea figurează pe larg 
în opera şcolii freudiene. Ea diferă foarte mult de ideile ce erau la 

modă în epocile anterioare. Acestea susţineau că fiinţa umană era 
mai puţin importantă în primii ani de viaţă şi se desăvârşea prin 

creştere. Conform acestei idei, copilul era ceva mic aflat într-un 
proces de dezvoltare, ceva care creştea în mod treptat, dar care 

păstra mereu aceeaşi formă. Renunţând la acest punct de vedere 
învechit, psihologia acceptă acum că, în fazele succesive ale 

creşterii, există tipuri diferite de mentalitate.*  Aceste faze sunt 
foarte distincte una de cealaltă şi este interesant să descoperi că 

ele corespund fazelor de creştere fizică. Schimbările sunt aşa de 
pronunţate – psihologic vorbind – încât uneori este folosită 

următoarea exagerare pitorească: „Dezvoltarea înseamnă o serie 
de renaşteri”.  Vine un timp când o anumită personalitate psihică 

se sfârşeşte şi începe alta. Prima dintre aceste perioade durează 

de la naştere şi până la vârsta de şase ani. În acest timp tipul de 
mentalitate rămâne acelaşi, deşi diferă foarte mult de cele din 

perioadele ulterioare. Există două subfaze: de la naştere şi până 
la trei ani şi de la trei până la şase ani. În prima dintre ele, copilul 

posedă un tip de minte pe care adultul nu o poate aborda, cu alte 

                                                           
*
 Pentru ultimele informaţii pe acest subiect şi pe punctele de vedere menţionate, vezi W. Stern, 

Psychology of Early Childhood: Up to the 6th Year of Age, 2nd ed.. 1930 (1st German ed. 1914). 

Ch. Bühler, Kindheit und Jugend, 3rd ed. 1931. E. Jones, Some Problems of Adolescence, Brit. 

Journal of Psychology, July, 1922. Pentru  o abordare biologică mai profundă consultaţi opera lui 

Arnold Gesell. 



 23 

cuvinte, nu putem exercita o influenţă directă asupra ei. În fapt, 

nu există şcoli pentru asemenea copii. În subfaza a doua (de la 

trei la şase ani) tipul mental este încă acelaşi, dar, în unele 
privinţe, copilul începe să devină susceptibil la influenţa adultului. 

În timpul acestei perioade personalitatea suferă  schimbări 
majore. Trebuie doar să comparăm bebeluşul nou născut cu un 

copil de şase ani ca să observăm acest lucru. Lăsând deoparte, 
pentru moment, modul în care au avut loc aceste transformări, 

realitatea este că un copil de şase ani a devenit – în limbaj 
popular – destul de inteligent pentru a merge la şcoală. 

 Următoarea perioadă se întinde de la şase ani până la 
doisprezece ani. Este o perioadă de creştere neînsoţită de altă 

schimbare. Copilul este calm şi fericit. În plan mental, el este într-
o stare de sănătate, putere şi siguranţă. „Această stabilitate 

mentală şi fizică”, afirmă Ross, scriind despre copiii de vârsta 
aceasta, „este cea mai vădită caracteristică a copilăriei târzii. O 

fiinţă de pe altă planetă care nu ar cunoaşte rasa umană, ar putea 

să creadă, cu uşurinţă, că aceşti copii de zece ani sunt adulţii 
speciei,  presupunând că nu întâlnise adulţi adevăraţi”*. 

 Pe latura fizică există semne care par să fixeze graniţele 
între aceste două perioade psihologice. Schimbările sunt foarte 

vizibile. Să amintim doar una din ele: copilul îşi pierde primul set 
de dinţi şi-i apare al doilea. 

 A treia perioadă merge de la doisprezece până la 
optsprezece ani, fiind o perioadă de schimbări atât de profunde, 

încât aminteşte de prima. La rândul său, ea poate fi împărţită în 
două subfaze: una de la doisprezece  la cincisprezece ani şi 

cealaltă de la cincisprezece la optsprezece  ani. Există, de 
asemenea, schimbări fizice în timpul acestei perioade, corpul 

ajungând la maturitatea lui completă. Omul, după optsprezece  
ani, este pe deplin dezvoltat şi nu mai suferă schimbări 

remarcabile. El înaintează doar în vârstă.  

Curios este că educaţia oficială a recunoscut aceste tipuri 
psihologice diferite. Se pare că, într-un mod obscur, le-a intuit. 

Prima perioadă, de la naştere până la şase ani, a fost recunoscută 
în mod evident, întrucât ea este exclusă din sfera educaţiei 

obligatorii.  Este bine cunoscut faptul că la vârsta de şase ani are 
loc o schimbare, făcând copilul destul de matur pentru viaţa 

şcolară. Este acceptat, astfel, faptul că de la vârsta de şase ani 
copilul ştie deja multe lucruri. De fapt, dacă nu s-ar putea 

                                                           
*
 J. S. Ross, Ground Work of Educational Psychology, London, 1944, p.114 (1st ed. 1931). 



 24 

descurca, dacă n-ar putea merge sau n-ar înţelege ce spune 

învăţătorul, copiii n-ar fi pregătiţi pentru viaţa colectivă. În 

concluzie, putem spune că această transformare a fost 
recunoscută în practică. Totuşi, teoreticienii educaţiei înţeleg cu 

greutate faptul că, dacă un copil poate merge la şcoală, se 
descurcă singur şi înţelege ideile ce îi sunt prezentate, aceasta 

înseamnă că mintea lui a suferit o dezvoltare semnificativă, 
întrucât la naştere el nu era capabil să efectueze niciunul dintre 

aceste lucruri. 
 Există, de asemenea, o recunoaştere inconştientă a celei 

de-a doua perioade, deoarece în multe ţări copiii părăsesc şcoala 
pregătitoare sau primară la vârsta de doisprezece ani şi continuă 

cu gimnaziul sau şcoala secundară. De ce perioada de la şase la 
doisprezece ani este considerată favorabilă pentru a da copiilor 

primele idei de bază ale culturii? Aceasta se întâmplă în toate 
ţările lumii, deci nu poate fi o chestiune întâmplătoare de pură 

inspiraţie. Doar o bază psihologică, comună tuturor copiilor poate 

să facă posibil acest tip de organizare şcolară care se sprijină, 
dincolo de orice îndoială, pe concluziile la care a ajuns experienţa. 

De fapt, experienţa ne spune că în această perioadă copilul se 
poate supune unui regim al muncii mentale cerut de şcoală: el 

poate înţelege ce vrea să spună învăţătorul şi este destul de 
răbdător să asculte şi să înveţe. De-a lungul acestei întregi 

perioade el este constant în muncă  şi are o sănătate puternică. 
De aceea această perioadă este socotită ca fiind cea mai bună 

pentru receptarea culturii.  
După vârsta de doisprezece ani, începe un mod de 

şcolarizare superioară, ceea ce înseamnă că sistemul de educaţie 
oficial a înţeles că individul intră acum într-un alt tip de viaţă 

psihică. Şi această etapă are două subfaze, indicate de faptul că 
şcoala secundară este organizată în două cicluri: inferior şi 

superior; cel inferior durează trei ani iar cel superior este uneori 

de patru. Dar nu contează în cât de mulţi ani este repartizată 
instruirea.  Ceea ce ne interesează pe noi este faptul că şi în 

educaţia superioară perioada de şase ani devine, în practică, 
împărţită în două. Pe ansamblu, această perioadă este mai puţin 

calmă şi uşoară decât cea precedentă. Psihologii interesaţi de 
educaţia adolescentului o consideră o perioadă de o atât de mare 

transformare psihică, încât suferă comparaţii cu prima perioadă, 
cea de la naştere până la de şase ani. Caracterul este rareori 

stabil la această vârstă; apar semne ale indisciplinei şi răzvrătirii. 
Sănătatea fizică este mai puţin stabilă şi sigură decât înainte. Dar 



 25 

şcolile nu ţin cont de acest lucru. A fost trasat un program, iar 

băieţii trebuie să-l urmeze, vrând-nevrând. Ei trebuie, de 

asemenea, să stea în bănci şi să asculte ore întregi, trebuie să se 
supună şi să petreacă mult timp învăţând materia pe dinafară.  

Şi, ca o încoronare a acestor ani de şcoală, urmează 
universitatea, care nu diferă în mod substanţial de tipurile şcolare 

precedente, exceptând, poate, intensitatea muncii. Şi aici 
profesorii vorbesc şi studenţii ascultă. În anii studenţiei mele, 

tinerii nu se bărbiereau şi era comic să-i vezi îngrămădiţi pe 
holurile mari, majoritatea cu bărbi mai mult sau mai puţin 

formidabile, purtând cu toţii mustăţi a căror varietate era câtă 
frunză şi iarbă. Cu toate acestea, aceşti oameni complet maturi, 

erau trataţi ca nişte copii: trebuia să stea aşezaţi şi să asculte; să 
facă ceea ce le spuneau profesorii; depindeau de generozitatea 

părinţilor care le dădeau bani de ţigări şi tramvai şi  care erau în 
permanenţă gata să-i ocărască în caz că-şi picau examenele. 

Aceşti tineri erau totuşi adulţi, oameni de a căror inteligenţă şi 

experienţă va fi nevoie într-o zi pentru a conduce lumea. Mintea 
ar putea fi instrumentul strădaniilor lor în cele mai înalte profesii; 

ei erau viitori doctori, ingineri, avocaţi.  
Şi cât de mult durează, putem noi adăuga, până a obţine o 

diplomă în zilele noastre? Poate fi careva sigur chiar şi de faptul 
că-şi va câştiga existenţa? Cine merge la un medic proaspăt 

absolvent? Cine încredinţează  proiectul unei fabrici unui tânăr 
inginer sau cine angajează un avocat căruia tocmai i s-a permis 

să profeseze? Cum să explicăm această lipsă de încredere? 
Motivul este acela că aceşti tineri şi-au petrecut ani de zile 

ascultând predici, iar ascultatul nu formează un om. Doar 
experienţa şi munca practică maturizează tânărul. De aceea 

întâlnim doctori tineri care trebuie să profeseze mulţi ani în 
spitale; avocaţi tineri care trebuie să dobândească experienţă în 

birourile experţilor; ingineri care trebuie să facă acelaşi lucru 

înainte de a putea  practica meseria pe cont propriu. Şi nu numai 
asta, dar pentru a dobândi accesul în aceste locuri de practică, 

absolvenţii trebuie să caute favoruri şi recomandări şi să învingă 
obstacole deloc uşoare. E destul de trist că acest lucru se 

întâmplă în toate ţările. Un caz tipic s-a întâmplat odată în New 
York unde a fost organizată o manifestaţie a sute de absolvenţi 

incapabili să-şi găsească de lucru. Purtau un banner pe care era 
scris: „ Suntem şomeri şi înfometaţi. Ce aţi vrea să facem?” 

Nimeni nu putea răspunde la această întrebare. Educaţia este 
scăpată de sub control şi nu-şi poate schimba obiceiurile 



 26 

înrădăcinate. Ceea ce a făcut până acum este că a recunoscut în 

procesul de creştere a individului forme diferite de dezvoltare în 

stadii diferite ale vieţii.  
  În anii tinereţii mele, nimeni nu se gândea la copiii între doi 

şi şase ani. Acum există instituţii preşcolare de diverse feluri, care 
primesc copii între trei şi şase ani; dar azi, ca şi în trecut, 

universitatea este socotită cea mai nobilă treaptă de educaţie, 
deoarece de aici provin aceia a căror facultate umană esenţială, 

inteligenţa, a fost cultivată pe deplin. Dar acum, când psihologii 
au început să studieze însăşi viaţa, există o tendinţă crescândă de 

a face exact contrariul. Sunt mulţi care susţin, la fel ca mine, că 
cea mai importantă perioadă a vieţii nu este vârsta studiilor 

universitare ci prima, perioada de la naştere până la vârsta de 
şase ani. Pentru că atunci e timpul când se formează inteligenţa 

omului, unealta lui cea mai valoroasă. Şi nu numai inteligenţa; 
totalitatea completă a puterilor sale psihice. Această idee nouă a 

impresionat în mare măsură pe aceia care aprofundează viaţa 

psihică şi mulţi au început să studieze noul născut şi copilul de un 
an, care este creatorul personalităţii adulte. 

 Atenţia acordată acestuia şi minunăţiilor sale, trezeşte 
cercetătorului emoţii nu foarte diferite de acelea pe care oamenii 

le simţeau în trecut, când meditau asupra morţii. Ce se întâmplă 
după moarte? Nici o întrebare nu a avut o putere mai mare de a 

mişca sufletele oamenilor. Dar acum imaginaţia este captivată de 
intrarea omului în lume, întrucât, în noul născut, descoperim 

propria noastră natură ascunsă. 
 De ce ar fi necesar ca fiinţa umană să îndure o primă 

copilărie atât de lungă şi de laborioasă? Nici un animal nu are o 
copilărie atât de grea. Ce se întâmplă în acest timp al copilăriei? 

Fără îndoială există un fel de creativitate. La început, nu există 
nimic, şi apoi, circa un an mai târziu, copilul ştie tot. Copilul nu se 

naşte cu câteva cunoştinţe, cu puţină memorie, cu puţină voinţă, 

pe care trebuie doar să le dezvolte cu trecerea timpului. Pisica 
poate, oarecum, să miaune de la naştere; puiul de găină şi viţelul 

produc acelaşi fel de sunete pe care le vor produce şi când vor fi 
adulţi. Dar puiul de om este mut; el se poate exprima doar prin 

plâns. Prin urmare, în cazul omului, nu avem de-a face cu ceva 
care se dezvoltă, ci cu un act de formare; ceva inexistent trebuie 

să se producă, începând de la nimic. Pasul minunat făcut de 
bebeluş este acela de a trece de la nimic la ceva, iar pentru 

minţile noastre dezlegarea acestei enigme e foarte dificilă.  



 27 

Este nevoie de o minte diferită de a noastră pentru a face 

acel pas. Copilul are alte puteri decât ale noastre, iar creaţia pe 

care el o realizează nu este una lipsită de importanţă; înseamnă 
totul. El îşi creează nu numai limba, ci îşi conturează şi 

instrumentele care-i permit să încadreze cuvintele. El trebuie să 
producă baza fizică a fiecărui moment, a tuturor elementelor 

intelectului nostru, a tot ceea ce binecuvântează fiinţa umană. 
Această operă minunată nu este produsul intenţiei conştiente. 

Noi, adulţii, ştim ce vrem. Dacă dorim să învăţăm ceva ne 
apucăm să învăţăm în mod conştient. Dar acest sentiment de a 

vrea nu există la copil; atât cunoaşterea cât şi  voinţa trebuie să 
fie create. 

Dacă noi numim mentalitatea noastră adultă  ca fiind una  
conştientă, atunci pe aceea a copilului trebuie să o numim in-

conştientă, dar tipul inconştient nu este, în mod necesar, inferior. 
O minte inconştientă poate fi mult mai inteligentă. O găsim în 

acţiune în fiecare specie chiar şi în rândul insectelor. Ele posedă o 

inteligenţă care nu este conştientă, deşi, adesea, pare a fi 
înzestrată cu raţiune. Copilul are o inteligenţă de acest tip, 

inconştientă, şi aceasta este cea care duce la progresul lui uluitor.  
Ea începe prin cunoaşterea a ceea ce e în jurul copilului. Cum 

asimilează copilul mediul? O face numai în virtutea uneia din acele 
caracteristici pe care  ştim acum că le posedă. Aceasta este o 

sensibilitate intensă şi specializată, în urma căreia lucrurile din 
jurul lui îi trezesc un interes şi un entuziasm atât de mari încât ele 

devin încorporate în propria sa existenţă. Copilul absoarbe aceste 
impresii nu cu mintea, ci chiar cu propria-i viaţă.  

Limba oferă cel mai evident exemplu. Cum se face că micuţul 
învaţă să vorbească? Spunem că este înzestrat cu auz şi ascultă 

vocile omeneşti. Dar, chiar admiţând acest lucru, trebuie totuşi să 
ne întrebăm cum se întâmplă că, dintre miile de sunete şi 

zgomote care-l înconjoară, le aude şi le reproduce doar pe acelea 

ale vocii omeneşti? Dacă este adevărat că el aude şi învaţă doar 
limba fiinţelor omeneşti, atunci înseamnă că sunetele vorbirii 

umane îl impresionează mai puternic decât oricare alte sunete. 
Aceste impresii trebuie să fie atât de puternice şi să cauzeze o 

asemenea intensitate a emoţiei – un entuziasm atât de profund, 
încât să pună în mişcare fibrele invizibile ale corpului, fibre care 

încep să vibreze în strădania de a reproduce acele sunete.  
Prin analogie, să ne gândim la ce se întâmplă la un concert. 

O expresie vrăjită apare pe feţele auditoriului; capete şi mâini 
încep să se mişte la unison. Ce poate cauza acest lucru dacă nu 



 28 

un răspuns psihic la muzică? Ceva asemănător trebuie să se 

întâmple şi în mintea inconştientă a copilului. Vocile îl 

emoţionează aşa de profund încât răspunsul nostru la muzică  
este nimic în comparaţie cu ceea ce se întâmplă cu el. Aproape 

că-i putem vedea mişcările tremurate ale limbii, tremurul micilor 
corzi vocale şi al obrajilor. Totul se află în mişcare, încercând într-

o pregătire internă, neauzită, să reproducă sunetele care au 
cauzat o asemenea agitaţie în mintea sa inconştientă. Cum se 

face că micuţul învaţă o limbă în toate detaliile ei, cu atâta 
exactitate şi precizie, încât devine o parte a personalităţii lui 

psihice? Această limbă pe care o însuşeşte în prima copilărie 
poartă numele de limbă maternă şi diferă, în mod clar, de toate 

celelalte limbi pe care le poate învăţa mai târziu, întocmai precum 
o dantură naturală e diferită de o proteză dentară. 

 Cum se face că aceste sunete, la început fără înţeles, 
produc deodată în mintea lui înţelesuri şi idei? Copilul nu a 

absorbit doar cuvintele şi înţelesurile lor; el a absorbit în fapt 

propoziţii şi construcţiile lor. Noi nu putem înţelege limba fără să 
înţelegem structura propoziţiilor. Să presupunem că zicem: 

„Paharul este pe masă”; înţelesul pe care îl dăm acestor cuvinte 
derivă, în parte, din ordinea în care le rostim. Dacă am fi zis: „Pe 

pahar este masă”, intenţia noastră ar fi fost greu de înţeles. Noi 
extragem înţelesul din ordinea cuvintelor, ordine pe care copilul o 

poate, de asemenea, absorbi. 
 Şi cum se întâmplă toate acestea? Zicem: „Copilul îşi 

aminteşte lucrurile”, dar pentru a-şi aminti ceva, este necesar să 
aibă memorie, iar copilul nu o are. Din contră, el trebuie să o 

construiască. Înainte ca cineva să poată aprecia modul în care 
ordinea cuvintelor într-o propoziţie îi afectează înţelesul, acel 

cineva trebuie să fie capabil să gândească. Dar aceasta este, de 
asemenea, o abilitate pe care copilul trebuie să o producă.  

Aşa cum este ea, mintea noastră n-ar fi capabilă să facă ceea 

ce face mintea copilului. Pentru a dezvolta o limbă din nimic e 
nevoie de un tip diferit de mentalitate. Copilul o are. Inteligenţa 

lui nu este de aceeaşi natură cu a noastră.  
Se poate spune că noi dobândim cunoştinţe prin folosirea 

minţii; copilul însă, absoarbe cunoştinţele direct în viaţa lui 
psihică. Pur şi simplu, copilul învaţă să vorbească limba maternă 

doar prin faptul că trăieşte. Înăuntrul lui  se desfăşoară un fel de 
chimie mentală. Prin contrast, noi suntem receptori. Impresiile se 

revarsă în noi şi noi le înmagazinăm în mintea noastră; dar noi 
înşine rămânem separaţi de ele, întocmai cum un vas se separă 



 29 

de apa pe care o conţine. În schimb, copilul suferă o 

transformare. Impresiile nu pătrund pur şi simplu în mintea lui; o 

formează. Ele se încarnează în el. Copilul îşi creează propriii 
“muşchi mentali”, folosind, pentru aceasta, ceea ce găseşte în 

lumea care-l înconjoară. Noi am numit acest tip de mentalitate, 
Mintea Absorbantă.  

Pentru noi, este foarte dificil să percepem puterea mentală a 
copilului mic, dar nu poate exista nici o îndoială cu privire la cât 

de privilegiată este. Cât ar fi de minunat dacă am putea păstra 
capacitatea uluitoare pe care am avut-o când eram copii, de a 

zburda bucuroşi, de a sări şi a ne juca învăţând, în acelaşi timp, o 
limbă nouă în toată complexitatea ei! Ce minunat ar fi dacă toată 

ştiinţa ne-ar pătunde în minte, pur şi simplu, ca un rezultat al 
existenţei, fără a fi nevoie de mai mult efort decât se cere pentru 

a mânca sau a respira! La început, n-ar trebui să observăm nici o 
schimbare specifică. Apoi, dintr-o dată, lucrurile pe care le-am 

învăţat vor apărea în mintea noastră ca nişte stele strălucitoare 

ale cunoaşterii. Să începem să observăm că ele erau acolo, să 
devenim conştienţi de idei care, fără să vrem, devin ale noastre.  

Să presupunem că eu v-aş zice că există o planetă fără şcoli 
sau profesori, unde studiul este necunoscut şi totuşi locuitorii – 

care nu fac altceva decât să trăiască şi să se plimbe – ajung să 
cunoască toate lucrurile, să poarte în mintea lor toată învăţătura; 

n-aţi crede că am luat-o razna? Ei bine, tocmai această idee care 
pare atât de fantezistă încâ nu poate fi decât rodul unei imaginaţii 

bogate, este o realitate. Este modul de a învăţa al copilului. 
Aceasta este calea pe care o urmează. El învaţă totul fără să ştie 

că învaţă şi, făcând asta, el trece, încetul cu încetul, de la 
inconştient la conştient, păşind mereu pe cărările bucuriei şi 

dragostei.  
Învăţarea umană pare pentru noi un lucru măreţ; a fi 

conştient de cunoştinţele tale;  a poseda forma umană a minţii. 

Dar pentru asta trebuie să plătim, întrucât, imediat conştientizăm 
că fiecare nouă informaţie ne costă efort şi multă muncă. 

O altă achiziţie importantă a copilului este mişcarea. De când 
se naşte el trăieşte luni de zile în doar în pătuţ. Şi, nu după mult 

timp, iată-l păşind, mişcându-se în lumea lui, făcând diferite 
lucruri. Îşi face de lucru şi este fericit. El trăieşte doar în prezent, 

şi în fiecare zi învaţă să se mişte şi mai mult. Limba, în toată 
complexitatea ei, devine a lui, şi, odată cu ea, dobândeşte 

puterea de a se mişca aşa cum îi dictează nevoile. Dar asta nu e 
tot. Mai mult decât atât, el învaţă cu o rapiditate uimitoare. Tot ce 



 30 

îl înconjoară este înmagazinat: obiceiuri, tradiţii, religie se fixează 

solid în mintea lui.  

Mişcările pe care copilul le dobândeşte nu sunt alese la 
întâmplare, ci sunt fixe, în sensul că fiecare purcede dintr-o 

perioadă a dezvoltării specifică. Când copilul începe să se mişte, 
mintea lui fiind capabilă să absoarbă, a preluat deja tot ceea ce 

este în jurul său. Înainte de a începe să se deplaseze, s-a 
petrecut o dezvoltare psihologică inconştientă, iar când îşi iniţiază 

primele  mişcări, această dezvoltare devine conştientă. Dacă 
urmăriţi un copil de trei ani veţi observa că el se joacă mereu cu 

ceva. Aceasta înseamnă că el planifică şi face conştient ceva ce 
mintea lui in-conştientă a absorbit mai demult. Prin această 

experienţă exterioară, sub forma unui joc, el examinează acele 
impresii şi lucruri pe care le-a acumulat în mod inconştient. Prin 

intermediul activităţilor el devine complet conştient şi construieşte 
viitorul adult. E călăuzit  de o forţă misterioasă, extraordinară şi 

minunată, pe care o încarnează încetul cu încetul. Astfel el devine 

adult. Acest proces se săvârşeşte cu ajutorul mâinilor, prin 
experienţă, mai întâi prin joc, mai apoi prin muncă. Mâinile sunt 

instrumentele inteligenţei umane. Ca rezultat al acestor 
experienţe, personalitatea copilului ia o formă individuală, deci 

limitată, din moment ce lumea conştiinţei e întotdeauna mai 
limitată decât universul inconştientului şi cel al subconştientului.  

El pătrunde în viaţă şi îşi începe misterioasa menire; 
construirea, încetul cu încetul, a acelor forţe uimitoare ale unei 

persoane adaptate la ţara şi la timpul său. Îşi construieşte mintea 
pas cu pas până când aceasta devine înzestrată cu memorie, cu 

putere de înţelegere şi abilitate de  gândire. Şi iată-l, în sfârşit, în 
cel de-al şaselea an al vieţii. Acum, dintr-o dată, începem să 

pricepem că noi, învăţătorii, avem în grijă o fiinţă care înţelege, 
care are răbdarea să asculte când vorbim, o fiinţă la care până 

atunci nu aveam nici o cale de a ajunge. Ea trăise într-un alt  

plan, diferit de al nostru.     
  Această primă perioadă a vieţii urmează să facă subiectul 

cărţii noastre. Studiul psihologiei copilului în primii ani ai vieţii 
dezvăluie ochilor noştri asemenea minunăţii încât oricine le 

priveşte cu înţelegere va fi profund mişcat. Munca noastră ca 
adulţi nu constă în predare, ci în a ajuta mintea copilului în opera 

ei de dezvoltare. Ce minunat ar fi dacă, fiind pregătiţi, tratând 
copilul în mod inteligent, înţelegând necesităţile lui vitale, am 

putea să prelungim perioada în care el posedă această capacitate 
de a absorbi! Ce serviciu am face omenirii dacă am putea ajuta 



 31 

fiinţa umană să dobândească cunoştinţele fără oboseală; dacă 

oamenii ar putea să fie copleşiţi de informaţii, fără să ştie cum au 

ajuns la ele - ca printr-o magie! Deşi este adevărat, nu-i aşa? că 
toate operele naturii sunt, probabil, magice şi misterioase.  

Descoperirea faptului că pruncul are o minte capabilă să 
absoarbă pe cont propriu, produce o revoluţie în educaţie. Acum 

putem înţelege cu uşurinţă de ce prima perioadă din dezvoltarea 
umană, în care se formează personalitatea, este cea mai 

importantă. La nici o altă vârstă nu are copilul mai mare nevoie 
de un ajutor inteligent, şi orice obstacol care îi împiedică opera 

creatoare îi va diminua şansa pe care o are de a atinge 
perfecţiunea. De aceea, n-ar trebui să ajutăm copilul pentru că îl 

credem o creatură slabă şi plăpândă, ci pentru că  e înzestrat cu 
energii creatoare imense care, prin natura lor, sunt atât de 

fragile, încât au nevoie de o apărare inteligentă şi tandră. Acestor 
energii vrem noi să le venim în ajutor;  nu copilului sau neputinţei 

lui. Când înţelegem că energiile aparţin unei minţi inconştiente, 

care trebuie să devină conştientă prin muncă şi printr-o 
experienţă de viaţă câştigată în contact cu lumea, ne dăm seama 

că mintea copilului în anii prunciei este diferită de a noastră, că 
nu putem ajunge la ea prin instruire verbală şi nici nu putem 

interveni direct în procesul trecerii ei de la inconştient la conştient 
– procesul constituirii facultăţilor umane – atunci întreaga 

concepţie asupra educaţiei se schimbă. Ea  devine o problemă de 
a da ajutor vieţii copilului, dezvoltării psihologice a omului. Ea nu 

mai este doar o sarcină forţată de a reţine ideile şi cuvintele 
noastre. 

Aceasta este noua cale pe care a fost aşezată educaţia: 
aceea de a ajuta mintea în procesul ei de dezvoltare, de a ajuta 

energiile ei şi de a consolida nenumăratele ei puteri. 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 32 

4 

NOUA  

CALE 

 

 
 

 
Biologia modernă intră pe o nouă direcţie. Până la un anumit 

moment toată cercetarea se limita doar la adulţi. Când oamenii de 
ştiinţă studiau animale sau plante, exemplarele pe care le luau în 

studiu erau totdeauna specimene adulte. La fel a fost şi în studiile 

făcute asupra omenirii. Dacă o problemă privea morala omului 
sau forma societăţii, doar adulţii făceau obiectul ei. Unul din 

subiectele cel mai adesea discutate era moartea, dar acest lucru 
nu trebuie să ne mire deoarece adultul, în drumul lui prin viaţă, 

se îndreaptă către moarte. Întreaga chestiune a moralităţii era 
una juridică, a relaţiilor sociale din lumea adulţilor. Dar acum 

ştiinţa începe să se orienteze tocmai în direcţia opusă. Pare 
aproape că merge înapoi. Pentru că, fie că vorbim de studiul 

fiinţei umane sau al altor forme de viaţă, atenţia se îndreaptă 
asupra specimenelor mai tinere şi chiar spre originile lor. 

Embriologia şi citologia – studiul celulelor vieţii – au ajuns pe 
primul loc, iar din cercetările făcute la acest umil nivel, apare ceva 

asemănător unei noi filosofii – o filozofie care este departe de a fi 
pe de-a întregul teoretică. Fiind bazată pe observaţie, s-ar putea 

spune, pe bună dreptate, că ea are  dreptul de a fie numită 

ştiinţifică, chiar mai mult decât îl au concluziile anterioare produse 
de gânditori abstracţi. Deoarece desfăşurarea acestei filosofii se 

realizează în paralel cu descoperirile făcute în laborator.  
      De fapt, embriologia ne duce înapoi la originile fiinţei adulte. În 

acel stadiu timpuriu există lucruri care nu apar în stadiul matur 
sau, dacă apar, modul lor de existenţă este foarte diferit. De abia 

acum ştiinţa cercetează un mod de viaţă necunoscut gânditorilor 
anteriori, care aruncă un spot de lumină nouă asupra 

personalităţii copilului. 



 33 

 Să începem cu o reflecţie foarte simplă: copilul, spre 

deosebire de adult, nu este pe drumul către moarte. El este pe 

drumul către viaţă. Opera lui urmează să modeleze un om în 
plenitudinea forţelor. Când va apare adultul, copilul va fi dispărut. 

Deci, întreaga viaţă a copilului este o înaintare spre perfecţiune, 
spre o mai mare desăvârşire. De aici putem deduce că micuţul se 

va bucura să îndeplinească munca necesară pentru a se 
desăvârşi. Viaţa copilului este una în care munca – înfăptuirea 

propriei datorii – pricinuieşte bucurie şi fericire. Pentru adulţi ciclul 
ocupaţiilor zilnice este, adesea, mult mai deprimant. 

Pentru copil, procesul trăirii este o extindere şi o amplificare 
a lui însuşi; cu cât înaintează în vârstă, cu atât devine mai 

puternic şi mai inteligent. Munca şi activitatea lui îl ajută să 
dobândească această putere şi inteligenţă. Pe când, în viaţa 

adultă, trecerea anilor are un efect contrar. Şi iarăşi, în copilărie 
nu există competiţie, pentru că nimeni nu poate face, în locul 

copilului, munca pe care el trebuie s-o execute el pentru construi 

viitorul adult. Pe scurt, nimeni nu poate să crească în locul lui.  
Dar, dacă ne întoarcem şi mai mult în viaţa copilului, la 

perioada de dinaintea naşterii, îl găsim, iarăşi, în legătură cu 
adultul, deoarece viaţa sa embrionară se desfăşoară în pântecul 

mamei. Înainte de aceasta, a existat prima celulă care s-a născut 
prin unirea celor două celule furnizate de adulţi. Deci, fie că 

mergem la originile vieţii umane, fie că urmărim copilul în 
activitatea lui de creştere, întotdeauna vom descoperi, nu foarte 

departe, adultul.  
Viaţa copilului este o linie ce uneşte două generaţii adulte. 

Viaţa copilului, care creează şi este creată, începe de la un adult 
şi se sfârşeşte în alt adult. Ea este cărarea de-a lungul căreia 

trece, ţinând aproape de vieţile adulţilor, iar studiul ei ne aduce 
recompense proaspete de interes şi iluminare. 

Natura are mereu grijă ca micuţul să fie protejat. El este 

născut din dragoste, iar dragostea este originea lui naturală. 
Odată născut, el are parte de grija afectuoasă a mamei şi a 

tatălui. Aceasta înseamnă că nu e născut în dezacord, fapt ce 
constituie prima lui apărare faţă de lume. Natura inspiră ambilor 

părinţi dragoste pentru micuţii lor, iar această dragoste nu este 
ceva artificial. Nu este doar o dragoste nutrită de raţiune, cum 

este sentimentul fraternităţii, izvorât dintr-o dorinţă intelectuală 
de a unifica omenirea. Dragostea pe care o găsim în copilăria 

timpurie ne arată ce fel de dragoste ar fi ideal să guverneze în 
lumea adultă: o dragoste capabilă, prin propria-i natură, să 



 34 

inspire sacrificiul, dăruirea unui ego altui ego, a sinelui în serviciul 

celorlalţi. În adâncul dragostei lor, toţi părinţii renunţă la propriile 

lor vieţi ca să le dedice copiilor lor. Iar acest devotament este 
natural. Le oferă bucurie şi nu e resimţit ca fiind un sacrificiu. 

Nimeni nu zice vreodată „Priveşte la acel om, are doi copii 
nefericitul!” Din contră, el este considerat un norocos. Eforturile 

pe care părinţii le fac pentru copiii lor le oferă bucurii;  sunt parte 
a calităţii de părinte. Copilul trezeşte ceea ce adulţii consideră a fi 

un ideal; idealul renunţării, al altruismului – virtuţi aproape 
inaccesibile în afara vieţii de familie. Care om de afaceri, în 

situaţia de a dobândi o proprietate de care are nevoie, va spune 
vreodată unuia dintre concurenţii lui: „O poţi avea, ţi-o las ţie!”  

Însă, dacă părinţilor le lipseşte hrana, ei, mai degrabă, vor 
renunţa şi la ultima firimitură de pâine, decât să-şi lase copii 

flămânzi.  
Observăm astfel că există două tipuri de viaţă iar adultul are 

privilegiul de a trăi  în ambele; în una ca părinte, în cealaltă ca 

membru al societăţii. Cea mai bună dintre cele două este aceea 
cu copiii, întrucât apropierea de ei aduce la suprafaţă latura 

noastră cea mai bună. 
 Aceste două vieţi diferite sunt aşa de clare încât pot  fi 

observate şi la animale. Cea mai violentă şi sălbatică dintre fiare 
devine blândă şi prietenoasă faţă de puii săi. Cât de tandri sunt 

leii şi tigrii cu puii lor? Cât de feroce devine fricoasa căprioară 
când îşi apără puiul?  Pare că, în prezenţa celor mici, la  toate 

animalele instinctele obişnuite se inversează. E ca şi când 
paternitatea le-ar fi dat instincte speciale care trec peste cele 

normale. Animalele fricoase, chiar mai mult decât oamenii, 
posedă instincte de autoconservare, dar acestea sunt înlocuite de 

instincte agresive dacă au pui pe care trebuie să-i protejeze.  
 Nici păsările nu sunt altfel. Când pericolul le ameninţă, 

instinctul lor este de a zbura. Dar dacă au pui, ele nu părăsesc 

cuibul; rămân nemişcate, acoperindu-l cu aripile lor pentru a 
ascunde albeaţa prea vizibilă a ouălor. Altele se prefac a fi rănite 

şi abia scapă de fălcile câinelui, în încercarea de a-l momi departe 
de puii care rămân astfel neobservaţi. În nenumărate domenii ale 

vieţii animale găsim acelaşi lucru şi asta înseamnă că există două 
forme ale instinctului: unul, al autoconservării, celălalt, al 

protejării puiului. Marele biolog  J. H. Fabre, dă cele mai minunate 
exemple de acest fel. El îşi încheie marea lui operă afirmând că 

speciile îşi datorează supravieţuirea dragostei materne şi acest 
lucru e adevărat, deoarece, dacă supravieţuirea s-ar datora numai 



 35 

armelor dezvoltate în lupta pentru existenţă, cum ar putea cei 

mici să se apere înainte de a-şi fi dezvoltat aceste arme? Au puii 

de tigru dinţi? Nu sunt puii  din cuib lipsiţi de pene? Prin urmare, 
dacă se vrea ca viaţa să fie conservată şi speciile să 

supravieţuiască, primul lucru necesar este apărarea 
progeniturilor, care nu dispun încă de armele necesare, de către 

părinţi.  
Dacă supravieţuirea ar depinde numai de triumful celor 

puternici, atunci speciile ar  dispare. Deci, adevăratul motiv 
pentru supravieţuire, principalul factor în “lupta pentru existenţă” 

este dragostea adulţilor pentru copiii lor. 
Una dintre cele mai fascinante părţi ale istoriei naturale este 

căutarea semnelor de inteligenţă care pot fi distinse chiar şi în 
cele mai umile dintre creaturi. Fiecare dintre acestea este 

înzestrată cu diferite tipuri de instinct protector; fiecare este, de 
asemenea, prevăzută cu propriul ei mod special de inteligenţă. 

Dar această inteligenţă este folosită, în principal, pentru 

protejarea progeniturilor. De asemenea, instinctele de 
autoconservare sunt mult mai puţin variate şi sunt însoţite de o 

inteligenţă mult mai redusă. Ele sunt departe de acel rafinament 
al detaliului care i-a dat lui Fabre material suficient pentru a 

umple toate cele şaisprezece volume ale sale cu descrierea 
comportamentului părintesc la insecte*.  

Deci, dacă studiem diferite forme de viaţă, descoperim 
necesitatea a două tipuri de instincte, a două moduri de viaţă;  iar 

dacă facem această afirmaţie despre viaţa umană, devine  
necesar – chiar şi numai din raţiuni pur sociale – să studiem 

copiii, datorită efectelor pe care le au asupra adulţilor. Se înţelege 
că, pentru a studia eficient viaţa umană, trebuie să începem cu 

începutul ei.          

 

 

 
 

 
 
                                                           
*
Souvenires Etimologiques.  



 36 

5 

 MIRACOLUL  

CREAŢIEI 

 

 
 

 
 Gânditorii fiecărei epoci au fost impresionaţi de faptul 

surprinzător că o fiinţă care iniţial nu există, trebuie să sfârşească 
prin a deveni bărbat sau femeie, capabilă chiar să gândească şi să 

aibă propriile ei idei. 

 Cum se întâmplă aceasta? Cum ajung să se formeze toate 
aceste organe de o atât de splendidă complexitate? Cine creează 

ochii, limba cu care vorbim şi creierul – toată infinitatea părţilor 
care alcătuiesc fiinţa umană? Oamenii de ştiinţă de la începutul 

secolului al XVIII-lea sau, mai degrabă, filosofii acelor vremuri, 
credeau într-o pre-formare. Ei credeau că în celula ou trebuia să 

existe, în miniatură, un bărbat (sau o femeie) deja format. E 
adevărat că el ar fi aşa de mic încât ar fi invizibil, dar credeau că 

trebuia cu siguranţă să existe şi să fie destinat să crească. 
Această imagine se referea la toate mamiferele, dar existau două 

şcoli de gândire, aceea a “animalculiştilor” şi cea a “oviştilor”. 
Acestea erau scindate de problema dacă mărunta creatură este 

prezentă în celula embrionară a bărbatului sau în cea a femeii, şi 
o mulţime de discuţii savante s-au învârtit în jurul acestei 

chestiuni. 

 Dar un doctor în medicină, pe nume G.F.Wolff, folosind 
microscopul care tocmai fusese inventat, s-a hotărât să caute 

singur şi să observe ce se întâmplă cu adevărat în procesul 
creaţiei. În acest scop, el a studiat celule germinale fecundate din 

ouă de găină. Pe această cale a ajuns la concluzia uluitoare (vezi 
Theoria Generationis, de G.F.Wolff) că nimic de acest fel nu există 

dinainte. Fiinţa se construieşte singură, iar el a descris procesul 
aşa cum l-a văzut. Mai întâi, există o singură celulă germinală 

care se divide în două părţi; acestea două se împart în patru (vezi 



 37 

desenul) şi prin această multiplicare a celulelor se ajunge la 

apariţia unei noi fiinţe. 

 Firesc, învăţaţii care dezbăteau problema preexistenţei l-au 
atacat furioşi. Câtă ignoranţă! Ce îndrăzneală! Aceasta este 

erezie! Va submina religia! Şi slaba poziţie a lui Wolff a devenit 
atât de dificilă, încât a trebuit să părăsească ţara. Într-adevăr, 

fondatorul embriologiei moderne a fost obligat să trăiască şi să 
moară în exil. 

 Deşi microscoapele s-au înmulţit, nimeni altcineva, în 
următorii cincizeci de ani, n-a îndrăznit să cerceteze secretul. 

Totuşi, afirmaţiile acestui pionier şi-au creat drum, iar când un alt 
savant, K.E. von Baer a repetat experimentele lui Wolff, găsindu-

le corecte, toată lumea a acceptat noul adevăr şi, astfel, s-a 
născut o nouă ramură a ştiinţei – una dintre cele mai interesante 

– numită embriologie.  
 

 
  

1. Multiplicarea celulei germinale 

 

Embriologia este fără doar şi poate una dintre cele mai 
fascinante ştiinţe, prin aceea că ea nu studiază organele unei 

fiinţe dezvoltate, cum face anatomia şi nici funcţionarea acelor 
organe, cum face fiziologia; nici nu studiază bolile, ca patologia; 

ci ea are ca scop ultim descoperirea procesului creator, modul în 



 38 

care un corp ce nu exista ajunge să-şi dea formă singur pentru a 

pătrunde în lumea viului. 

 Fiecare animal, fiecare mamifer, chiar şi cea mai minunată 
dintre creaturi, omul, se trage dintr-o singură celulă, simplă după 

toate aparenţele, ca cele mai multe dintre celulele primitive, 
nediferenţiată şi rotundă. Aceste celule germinative sunt uluitoare 

datorită dimensiunii lor reduse. Cea a omului nu e mai mare decât 
o zecime dintr-un milimetru. Pentru a vă forma o idee referitoare 

la dimensiunea sa, marcaţi un punct cu un creion foarte bine 
ascuţit şi puneţi alături zece asemenea puncte. Oricât de mici le-

aţi face, un milimetru nu le va cuprinde pe toate. Vedem astfel 
cât de microscopică este celula ce dă naştere omului. Această 

celulă se dezvoltă separat de progenitorul ei, întrucât este 
protejată de/şi închisă într-un fel de capsulă ce o ţine separată de 

corpul adultului în care este purtată.  
Acest lucru e valabil pentru toate tipurile de animale. Celula 

este atât de izolată de corpul părintesc, încât fiinţa căreia îi dă 

viaţă este cu adevărat produsul celulei germinale. Ce subiect 
inepuizabil de meditaţie! Cei mai mari oameni, indiferent de 

domeniul în care s-au remarcat – fie că este vorba despre un 
Alexandru sau un Napoleon, un Dante sau un Shakespeare, sau 

un Ghandi – nu mai puţin decât cel mai umil dintre confraţii lor – 
a fost, fiecare, creat din unul, doar unul dintre aceste corpuri 

celulare ultraminuscule!. 
 Cercetând celula germinală printr-un microscop puternic, se 

poate vedea că ea conţine un anumit număr de corpusculi. 
Aceştia, deoarece pot fi coloraţi rapid prin mijloace chimice, au 

fost numiţi “cromozomi”. Numărul lor variază în funcţie de specie. 
La om există 46 de cromozomi. Alte specii au 15, altele 13, aşa 

încât numărul cromozomilor este una dintre caracteristicile fixe 
ale speciilor. Cromozomii au fost totdeauna priviţi ca depozite prin 

intermediul cărora sunt transmise trăsăturile ereditare. Recent, 

noile microscoape cu o putere mai mare, numite 
ultramicroscoape, au făcut posibilă observarea faptului că fiecare 

cromozom este un fel de cutie ce conţine un lanţ, sau un colier, 
compus din aproximativ 100 de granule foarte mici. Cromozomii 

se deschid, granulele sunt eliberate şi celula devine un depozit 
pentru cca. 4000 de corpusculi numiţi gene (vezi desenul). 

Cuvântul, gene, implică ideea de generaţie şi, de comun acord, 
este acceptată presupunerea că fiecare genă poate fi purtătoarea 

unor trăsături ereditare particulare; de exemplu, forma nasului, 
sau culoarea părului.   Este clar că această viziune ştiinţifică a 



 39 

adevărului nu a reieşit numai prin utilizarea microscopului, ci şi 

datorită faptului că mintea omului este creativă. Ea nu reţine doar 

 
2. Un lanţ de 100 de gene imaginat ca o linie; toate acestea sunt 

conţinute în fiecare din cei 46 de cromozomi aranjaţi geometric în 
stânga. 

 

 

impresii, ca mai toate fotografiile, ci acestea acţionează ca stimuli 

ai imaginaţiei. Prin imaginaţie, sau datorită unei inteligenţe care 
poate „vedea în spatele lucrurilor perceptibile”, omul poate face 

presupuneri cu privire la ceea ce se întâmplă, iar din aceste puteri 

ale minţii omeneşti derivă impulsul care împinge înainte toată 
ştiinţa şi toate cercetările. Dacă medităm asupra acestor 

descoperiri referitoare la geneza tuturor fiinţelor vii, nu putem să 
nu observăm cât de mult misticism există în declaraţiile 

îndrăzneţe ale ştiinţei. Deoarece această celulă germinativă, atât 
de mică încât este invizibilă, conţine în sine ereditatea acumulată 

a tuturor generaţiilor trecute. Înăuntrul acestei mici pete se află 
întrupată întreaga experienţă umană – toată istoria care a creat 

rasa. 
 Înainte ca vreo schimbare să devină vizibilă în celula 

primitivă şi înainte ca aceasta să-şi înceapă procesul de 
segmentare, genele au ajuns deja la un acord între ele. Există un 

fel de luptă competitivă între ele, din care rezultă o alegere. Nu 
toate genele prezente într-o anumită celulă pot avea un rol activ 



 40 

în formarea noii fiinţe. Aceasta rezultă doar din genele care s-au 

evidenţiat în dispută. Ele poartă “caracteristicile dominante”.  

În schimb, alte gene rămân ascunse. Ele poartă 
“caracteristicile recesive”. Acest fenomen curios care are loc în 

perioada de pregătire a procesului creator al celulei germinative, 
a fost observat pentru prima dată de Mendel, care l-a exprimat 

sub forma unei ipoteze ştiinţifice bazată pe cunoscutele lui 
experimente revoluţionare de încrucişare a plantelor din aceeaşi 

familie, dintre care una avea flori roşii şi cealaltă albe. Prin 
semănarea seminţelor rezultate, el a obţinut 3 plante cu flori roşii 

şi o plantă cu flori albe. Genele roşii dominante înlăturaseră 
genele albe recesive în trei cazuri din patru. E uşor de arătat că 

proporţia ce rezultă dintr-o luptă între caracteristicile rivale 
trebuie să urmeze, inevitabil, legile combinaţiilor matematice. 

 Studiile care, de atunci înainte, s-au bazat pe presupuneri 
matematice în ceea ce priveşte combinaţiile posibile între gene, 

sunt mult mai complexe dar, concluzia rămâne aceea că orice 

germen, în condiţii date, se poate transforma într-un individ mai 
mult sau mai puţin frumos, mai mult sau mai puţin puternic, în 

ordinea priorităţilor care guvernează în rândul genelor lui. 
 Datorită acestor combinaţii diferite, fiecare fiinţă umană e 

diferită de celelalte. Astfel, găsim în aceeaşi familie, în rândul 
copiilor aceloraşi părinţi, nenumărate varietăţi de frumuseţe, forţă 

fizică şi capacitate intelectuală. 
 Un interes special se arată studierii condiţiilor care 

favorizează apariţia celor mai bune tipuri, iar din aceasta a luat 
naştere o nouă ştiinţă, Eugenia. 

 Totuşi, acesta este un capitol în istoria ştiinţei (ştiinţa 
genelor şi a combinaţiilor lor), care se sprijină pe numeroase 

speculaţii şi care nu joacă nici un rol în studiul direct a ceea ce se 
întâmplă după ce a avut loc combinaţia. 

Aici începe adevăratul proces biologic de clădire a corpului. 

Aceasta este o problemă de segmentare celulară, atât de clară şi 
de uşor de urmărit, încât chiar Wolff, observând-o la microscop 

pentru prima dată, a putut descrie fazele succesive prin care trece 
embrionul în procesul de dezvoltare. 

 Celula începe prin divizare în două celule egale care rămân 
unite. Apoi acestea două devin patru, cele patru opt, cele opt 

şaisprezece, şi aşa mai departe. Acest proces continuă până când 
s-au produs sute de celule. E ca şi când o clădire ar fi începută în 

mod inteligent prin acumularea unui număr suficient de cărămizi 
pentru a se ridica o casă. La momentul potrivit, celulele sunt 



 41 

aranjate pe trei straturi distincte, ca şi cum cărămizile ar fi 

aranjate în pereţi (această comparaţie se datorează lui Huxley). 

Ce urmează este comun tuturor animalelor. Mai întâi, celulele 
formează un fel de sferă goală, ca marginile unei mingi de cauciuc 

(morula). Apoi carapacea se îndoaie spre interior formând doi 
pereţi opuşi unul altuia. În cele din urmă, un al treilea strat este 

interpus între ceilalţi doi. Iată, deci, cei trei pereţi din care 
urmează să se desfăşoare totalitatea structurii finale (vezi 

desenul). 
 

 

  

Endoderm   Mezoderm  Ectoderm 
 

3. (Stânga sus) mingea de celule primară, morula, constând 

dintr-un singur perete (dreapta sus). (Stânga jos) gastrula cu 
perete dublu introflex; (dreapta jos) cel de-al treilea perete care 
se formează între pereţii gastrulei.  

 

 Aceste straturi, “frunzele germinative”, sunt următoarele: 

unul extern, ectoderma; unul median, mezoderma şi unul intern, 
endoderma. Împreună, ele formează un corp mic, alungit, în care 



 42 

toate celulele sunt de mărime egală, deşi, oarecum, mai mici 

decât prima celulă din care au provenit toate. 

 Fiecare dintre aceşti trei pereţi produce un complicat sistem 
de organe. Peretele extern dă naştere la piele şi la sistemele  

senzorial şi nervos. Într-adevăr, asta este de aşteptat, din 
moment ce acesta este stratul aflat în contact cu lumea exterioară 

de care pielea îl protejează, iar simţurile şi sistemul nervos îl pun 
în contact cu această lume. Peretele intern dă naştere organelor 

care furnizează hrana; de exemplu, intestinele, stomacul, 
glandele digestive, ficatul, pancreasul şi plămânii. Al treilea 

perete, median, produce scheletul care sprijină muşchii şi întreg 
corpul. Organele sistemului nervos sunt numite “organe de 

relaţie”, întrucât ele guvernează relaţiile noastre cu lumea 
externă. Organele sistemelor digestiv şi respirator sunt denumite 

“organe vegetative”, deoarece ele ajută doar partea “vegetală”, 
sau non-activă, a fiinţelor vii. 

 Doar recent, studii aprofundate au arătat cum se dezvoltă 

organele însele. Ceea ce se întâmplă este că în straturile uniforme 
apar puncte sau centri şi aceste puncte manifestă brusc o bogată 

activitate biologică. Din matricea murală ies la iveală celule care 
încep să construiască un organ, sau proiectul unui organ. Oricare 

ar urma să fie organul, apariţia lui e marcată de acelaşi procedeu, 
iar toate organe provin din asemenea centri de activitate sporită, 

chiar dacă aceşti centri nu se ating sau sunt complet separaţi unii 
de alţii. Cel care a descoperit acest lucru este profesorul Child de 

la Universitatea din Chicago.  El a dat acestor centri numele de 
“gradienţi” .* 

Aproape în acelaşi timp, un alt embriolog, Douglas, lucrând 
în Anglia, independent de Child, a făcut o descoperire 

asemănătoare, deşi observaţiile lui au fost limitate la sistemul 
nervos. El a denumit punctele active “sanglia”*, atribuindu-le un 

grad special de sensibilitate.     

În momentul în care organele încep să apară, celulele, care 
la început erau toate la fel, încep să-şi schimbe tipul şi să sufere 

diferenţieri profunde. Aceasta corespunde funcţiilor pe care 
organele urmează să le îndeplinească. Prin urmare, are loc o 

“specializare” prin care celulele devin potrivite pentru activitatea 
organelor pe care le construiesc.  Mai mult, această delicată 

                                                           

 C.M Child,  Physiological Foundations of Behavior, New York, 1924 

 A.C.Douglas, The Physical Mechanism of Human Mind, Edinburgh, 1925 

 



 43 

specializare, deşi are loc în interesul unei funcţii specifice, apare 

înainte ca funcţia să înceapă să activeze.  
 

 

  
 

 
4.Tipuri de celule 

 
 

În desenul însoţitor sunt expuse unele dintre aceste celule 
pentru a oferi o imagine a deosebirilor semnificative. Celulele 

ficatului sunt hexagonale şi se ating una pe alta ca dalele unui 
trotuar. Ele nu au ţesut conjunctiv. În schimb, celulele osoase 

sunt ovale, puţine şi distanţate, dar ţinute în legătură de 
filamente subţiri; dar partea importantă, esenţială osului, o 

constituie acel tip de ţesut conjuctiv solid, care este produs chiar 
de către celule. De interes deosebit este învelişul traheii. Potire 

mici, excretând mereu o substanţă cleioasă care captează praful 

din aer, sunt împrăştiate printre celulele triunghiulare şi sunt 



 44 

dotate cu fibre marginale, aflate tot timpul într-o mişcare 

vibratorie. Acestea menţin mucusul în mişcare spre exteriorul 

corpului. Pielea are celule plate speciale, dispuse în straturi, din 
care cel exterior este sortit să moară în permanenţă şi să fie 

înlocuit de acelea de dedesubt. Aceste celule care protejează 
suprafaţa exterioară a corpului, ne amintesc de soldaţii gata să-şi 

dea viaţa pentru ţara lor. 
 Celulele nervoase sunt cele mai evoluate şi cele mai 

importante. Ele nu pot fi înlocuite. Ele sunt prezente mereu la 
postul de comandă, cu dendritele lor lungi care străbat distanţe 

mari, asemenea cablurilor telegrafice ce leagă un continent de 
altul.  

Cât de  interesantă este această uriaşă diferenţă între 
celule, întrucât fiecare provine din primul set de celule, care erau 

toate la fel. Cu toate acestea, în pregătirea pentru misiunile lor 
viitoare, ele s-au transformat, aşa încât fiecare poate face ceva ce 

nu a mai făcut înainte! Dar, odată specializate, ele nu se mai pot 

schimba din nou. O celulă a ficatului nu poate deveni niciodată o 
celulă nervoasă. Rezultă că, pentru a-şi îndeplini sarcinile, ele nu 

au trebuit – cum obişnuiam să spunem – să se pregătească, ci să 
se transforme. 

Nu se întâmplă aproape acelaşi lucru şi în comunităţile 
umane? Aici găsim tipuri de oameni specializaţi, care pot fi 

comparaţi cu organele corpului. În timpuri străvechi, fiecare om 
făcea mai multe tipuri de munci. Aceeaşi persoană putea să fie 

constructor, dulgher, doctor; pe scurt, orice. Dar, pe măsură ce 
comunitatea se dezvoltă, munca devine mai  specializată. Fiecare 

persoană îşi alege un tip de muncă şi devine, psihologic, 
nepotrivită pentru alte tipuri. Practicarea unei profesiuni nu 

înseamnă doar învăţarea unei tehnici. Angajamentul personal în 
acea profesie produce schimbări  interioare necesare succesului. 

Mai importantă decât tehnica este dobândirea unei personalităţi 

speciale potrivită muncii respective. Iar, din dobândirea acesteia, 
omul îşi face un ideal propriu. Ea devine scopul vieţii lui. 

 Revenind la embrion, fiecare organ este alcătuit din celule 
specializate şi are de îndeplinit propriile lui funcţii, diferite de cele 

ale altor organe. În plus, fiecare dintre aceste funcţii este 
necesară pentru sănătatea şi bunăstarea organismului. Prin 

urmare, fiecare organ există şi funcţionează pentru binele 
întregului.  

Embrionul care se dezvoltă nu doar creează organele, dar 
asigură şi comunicarea dintre ele. Acest lucru e făcut de două 



 45 

mari sisteme; sistemul circulator şi sistemul nervos. Acestea sunt, 

de departe, cele mai complexe dintre toate organele. De 

asemenea, ele sunt singurele care au ca funcţie numai crearea 
legăturilor dintre celelalte. 

 Primul este ca un râu care duce substanţe spre toate părţile 
corpului. Dar el acţionează şi ca un colector. De fapt, sistemul 

circulator este vehiculul general de transport care duce hrana 
spre fiecare celulă a corpului, în timp ce, simultan,  preia oxigenul 

de la plămâni. De asemenea, sângele transportă şi anumite 
substanţe secretate de glandele endocrine. Acestea sunt 

cunoscute sub numele de hormoni, care exercită o influenţă 
asupra organelor, stimulându-le activitatea şi, mai presus de 

toate, controlându-le funcţionarea, astfel încât să producă o 
anumită armonie de acţiune, necesară tuturor. 

 Hormonii sunt substanţe necesare organelor situate la 
distanţă de acelea în care ei sunt produşi. Ce operă perfectă 

realizează acest sistem circulator prin funcţionarea sa! Fiecare 

organ trăieşte ca şi cum s-ar afla pe marginea unui râu, din care 
ia tot ce-i trebuie pentru a trăi şi în care varsă înapoi produsele lui 

proprii, dintre care unele sunt necesare altor organe din alte zone. 
 Celălalt mare organism care armonizează activitatea globală 

a corpului este sistemul nervos. Acesta este cel care conduce, 
concentrând în creier un fel de comandament, sau “cameră de 

control”, de unde comenzile sunt transmise către fiecare parte a 
corpului. 

 Chiar şi în viaţa umanităţii s-a dezvoltat un sistem 
circulator. Lucruri produse de oameni şi ţări diferite intră în 

circulaţie, iar fiecare ia ce îi este necesar pentru propria viaţă. 
Marele râu al comerţului face ca aceste produse să fie disponibile 

pentru alte persoane şi ţări. Ce altceva sunt negustorii şi comis-
voiajorii, dacă nu nişte corespondenţi ai globulelor roşii din 

sânge? Iar în marea societate omenească, bunurile produse într-

un loc nu sunt consumate, în mod constant, în altul? 
 În ultimii ani, putem chiar  observa creşterea activităţilor 

care copiază munca hormonilor. 
 Acestea sunt eforturile statelor mari de a planifica mediul 

înconjurător, de a controla comerţul, a stimula, încuraja şi 
conduce iniţiativele tuturor naţiunilor, numai pentru a realiza 

marea armonie şi bunăstarea tuturor. Se poate spune că defectele 
care s-au văzut, destul de clar, în aceste încercări, nu fac altceva 

decât să dovedească faptul că dezvoltarea embrionară a 



 46 

sistemului circulator social, deşi a făcut un prim pas, este încă 

departe de a fi perfectă. 

 Cât despre celulele specializate ale sistemului nervos, orice 
activitate corespunzând acestora lipseşte încă, din păcate, din 

societatea omenească. Din starea haotică a lumii actuale  am 
putea foarte bine  deduce că ceea ce ar fi necesar pentru a 

executa funcţia celulelor sistemului nervos, nu s-a dezvoltat încă. 
Datorită lipsei acestui “organ”, noi nu avem nimic care să 

acţioneze simultan asupra întregului corp social şi să-l îndrume 
spre armonie. Democraţia, care este forma de guvernare cea mai 

înaltă a civilizaţiei noastre, permite fiecăruia să voteze şi să 
aleagă astfel Omul din Capul Trebii.  Ar fi absurd şi inimaginabil să 

se întâmple asta în embriologie, căci dacă fiecare celulă trebuie să 
fie specializată, atunci aceea capabilă să le conducă pe toate 

celelalte ar trebui să fie chiar şi mai specializată. A conduce este 
cea mai dificilă sarcină dintre toate şi necesită o specializare mai 

înaltă decât oricare alta. Aşa că nu se pune problema votării, ci 

aceea de a fi instruit şi potrivit muncii. Oricine-i conduce pe 
ceilalţi trebuie, el însuşi, să se fi transformat. Nimeni nu poate fi 

niciodată lider sau  îndrumător, dacă nu a fost pregătit pentru 
acea muncă. Acest principiu, care leagă specializarea de funcţie, 

ar putea să ne facă mai atenţi– cu atât mai mult cu cât pare a fi o 
lege a naturii, planul pe care-l urmează în toate operele ei. 

Minunile pe care le săvârşeşte le putem vedea în organismele vii. 
 Deci, embriologia ne poate indica o direcţie valabilă şi 

pentru noi înşine. Ea devine o sursă de inspiraţie. Julian Huxley 
rezumă cu succes miracolele embrionului. “Trecerea de la nimic la 

corpul complex al individului matur este unul dintre miracolele 
constante ale vieţii. Dacă nu suntem copleşiţi de măreţia acestui 

miracol, asta poate avea doar un singur motiv, acela că el se 
întâmplă atât de des sub ochii noştri în experienţa vieţii de zi cu 

zi”*. 

 Orice animal studiem, pasăre sau iepure, sau oricare alt 
vertebrat, descoperim că e alcătuit din organe, fiecare având o 

complexitate uimitoare. Şi chiar mai minunat este faptul că aceste 
organe, atât de complicate prin natura lor, sunt strict 

interconectate. Dacă studiem cu atenţie sistemul circulator, 
descoperim o formă de drenare atât de delicată, de complexă şi 

de completă, încât nici un sistem, inventat de cel mai avansat tip 
de civilizaţie nu poate fi comparat cu ea. De asemenea, mintea, 

                                                           
*
 J.S.Huxley,  The Stream of Life,  (1926) 



 47 

instrumentul gândirii, care adună prin intermediul simţurilor 

impresii din lumea exterioară, este atât de splendidă, încât nici un 

mecanism modern nu se poate asemăna cu ea. Poate vreuna 
dintre instalaţiile noastre mecanice să se asemene cu minunile 

ascunse ale ochiului sau urechii? Şi, dacă mai studiem şi reacţiile 
chimice care au loc în corp, suntem obligaţi să admitem existenţa 

unor laboratoare întregi, atât de bine echipate, încât pot fi 
fabricate substanţele, iar componentele lor pot fi ţinute într-o 

legătură ce sfidează cele mai elaborate tehnologii ale noastre.  
Pe lângă reţeaua de comunicaţii din cadrul sistemului 

nervos, chiar şi realizările noastre cele mai măreţe, telefonul, 
radioul, televizorul, telegrafia fără fir şi multe altele, par stângace 

şi inepte. 
 Şi dacă inspectăm cele mai bine pregătite trupe din lume, 

nu vom găsi o asemenea ascultare ca cea a muşchilor, care 
răspund imediat comenzilor unui singur controlor şi strateg. 

Servitori docili, ei execută o meserie specială, aceea de a fi mereu 

gata să ducă la îndeplinire, cu exactitate, ordinele pe care le 
primesc. Dacă medităm îndelung asupra acestor fapte, şi dacă 

înţelegem modul în care aceste organe complexe, aceste organe 
de comunicare, aceşti muşchi şi nervii care realizează contactul şi 

cu cea mai mică celulă din corp, şi dacă ne amintim că totul vine 
dintr-o singură celulă, rotunda celula germinală primară, atunci 

ne simţim cuprinşi de vraja măreţiei şi minunăţiei naturii. 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 



 48 

6 

 EMBRIOLOGIE  

ŞI  

COMPORTAMENT 

 
 

 
 

 Fiecare din fazele pe care le-am urmărit în dezvoltarea 

embrionului este comună tuturor animalelor superioare, inclusiv 
omului. Animalele inferioare diferă doar prin faptul că dezvoltarea 

lor este incompletă. Ea s-a oprit în una dintre fazele timpurii. 
 De exemplu, Volvox este o fiinţă care nu s-a dezvoltat 

dincolo de stadiul globular. Ea rămâne o minge mică goală care se 
învârteşte în apele oceanului. Pe suprafaţa exterioară a unicului ei 

strat de celule, există un înveliş din firişoare de păr mici, 
vibratorii, prin mişcarea cărora se răsucesc şi se deplasează.   

Celenteratele sunt acele animale care corespund 
următorului stadiu, stadiul cu doi pereţi, când învelişul sferei 

goale s-a îndoit spre interior formând două straturi de celule, 
ectoderma şi endoderma. Iar odată ce toate cele trei straturi s-au 

dezvoltat, stadiile ce urmează sunt atât de asemănătoare la multe 
specii încât este uşor să confunzi embrionul uneia cu embrionul 

alteia. Figura 5 arată foarte clar acest lucru.   

Acest ultim fapt a fost considerat ca una din cele mai clare 
dovezi ale teoriei descendenţei prin grade diferite de 

“animalitate”. Astfel, se spus că omul provine din maimuţă;  
mamiferele şi păsările din reptile; acestea, la rândul lor, din 

amfibii; ultimele din peşti, şi aşa mai departe, absolut până la cea 
mai simplă formă de viaţă în care fiinţa este alcătuită doar dintr-o 

celulă. Prin procesul moştenirii, fiecare embrion trebuia, prin 
urmare, să treacă prin toate stadiile predecesorilor săi – aşa încât 

în embrion s-a rezumat, sau s-a sintetizat, întreaga evoluţie a 



 49 

speciilor. Aceasta a fost numită teoria recapitulativă, prin care 

Ontogeneza repetă Filogeneza. 

 Din această motiv, embriologia a fost încorporată teoriilor 
lui Darwin, fiind considerată una dintre cele mai convingătoare 

dovezi ale acestora. Dar, mai târziu, după descoperirile lui De 
Vries, embriologia s-a găsit obligată, ea însăşi, să adopte un 

punct de vedere mai larg, dacă dorea ca fiinţele vii să fie 
explicate. 

 

         Stadiu timpuriu   Stadiu ulterior 

 

                          Om         

 

              Iepure     

 

                   Şopârlă    

 

5. Forme embrionare 

 



 50 

 Referindu-ne mai întâi la* “teoria mutaţiei”, De Vries* a 

observat varietăţi diferite ale unei plante apărute toate  din 

aceleaşi forme părinteşti. Aceasta se întâmpla fără vreo influenţă 
care ar putea fi atribuită lumii exterioare, şi i-a determinat pe 

oamenii de ştiinţă să vorbească despre variaţii spontanee. Dacă 
sursele acestor schimbări nu puteau fi găsite în mediul 

înconjurător, ele se puteau datora doar activităţilor interne ale 
embrionului, întrucât numai aici putea avea loc evoluţia rapidă.  

 Astfel, a apărut ideea existenţei altor posibilităţi, decât cea 
a transformărilor adaptative lente, din ipoteza darwiniană, care 

necesitau perioade imense de timp, iar acest lucru a permis 
gânditorilor să se deplaseze cu mai mare libertate către alte 

supoziţii, să accepte posibilitatea mai multor probleme. 
 De fapt, procesul de construire a embrionului, pe care ni-l 

dezvăluie microscopul, constituie doar partea mecanică, întrucât 
fiinţele vii nu sunt doar un ansamblu de organe ce funcţionează 

împreună pentru un scop comun. Lucrul cu adevărat misterios în 

legătură cu fiinţele superioare este acela că, în urma unor procese 
atât de asemănătoare, va rezulta aici o reptilă, dincolo o pasăre, 

un mamifer sau un om. 
 Principala diferenţă dintre aceste animale constă în forma 

finală a  membrelor, a corpurilor, a dinţilor lor, iar această formă 
finală nu este deloc legată de trecutul lor embrionar, ci, mai 

degrabă, de comportamentul lor în mediul pe care îl locuiesc. 
 Aceasta a condus la ideea unui singur plan constructiv în 

natură: o singură manieră de a construi, aproape ca în 
construcţiile făcute de mâna omului, unde cele mai variate 

structuri - simple sau monumentale - sunt începute, toate, prin 
colectarea materialelor (pietre şi cărămizi), apoi prin aşezarea 

acestora în ziduri. Dar, ce determină oare clădirile noastre să 
difere atât  ca formă cât şi ca ornamentaţie? Nu materialele din 

care sunt făcute, ci scopurile diferite pentru care sunt proiectate. 

 Însă, lăsând toate acestea la o parte, lucrul cu adevărat 
important este acela că embriologia a fost capabilă să depăşească 

stadiul de teoretizare abstractă. Ea nu duce numai la idei noi, dar 
a fost deschisă calea pentru cercetarea experimentală şi, de-a 

lungul acesteia, s-a avansat destul de mult pentru a se fonda o 
ştiinţă cu aplicabilitate practică. 

                                                           
*
 Hugo de Vries,fondatorul geneticii experimenmtale e cel mai bine cunoscut pentru lucrarea citată 

aici: „ Die Mutations Theorie”, Leipzig, 2 vol., 1902-3. Toate scrierile sale au fost strânse în 

volumul,  „Operate periodicis collata”, Utrecht, 1918-27. 

 



 51 

De fapt, embrionul poate fi supus unor influenţe care pot 

produce schimbări în el. Aceasta înseamnă că omul, acţionând 

asupra embrionului, poate schimba, experimental, cursul vieţii. 
Acest lucru este deja făcut. 

 Prin intermediul genelor şi combinaţiilor lor, putem interveni 
în ereditatea vegetală – apoi în aceea a animalelor – cu rezultate 

de importanţă majoră. Un nou domeniu de interes, vast şi variat, 
nu doar teoretic, dar folositor în practică, a fost deschis. 

Importanţa embrionului constă în faptul că el nu şi-a construit în 
întregime organele şi, astfel, poate fi făcut, cu relativă uşurinţă, 

să le modifice. Acesta este secretul pe care îl posedă omul în 
prezent. 

 Cu câţiva ani în urmă, în America a fost acordat primul 
patent de invenţie în domeniul embriologiei. Fusese creată o 

varietate de albine fără ace, capabile să colecteze mai multă 
miere decât albinele obişnuite. În acelaşi fel, diverse plante au 

început să producă mai multe fructe sau să dezvolte tulpini fără 

ţepi. Altele produc rădăcini mult mai bogate în valoare nutritivă, 
iar unele, deja bogate, au încetat a mai fi otrăvitoare. 

 Cele mai bune rezultate cunoscute sunt în îmbunătăţirea 
florilor. Dar, deşi acest fapt  nu este aşa de bine cunoscut, 

intervenţia omului se extinde acum dincolo de tărâmul uscatului, 
spre universul animal şi vegetal care există în apă. Prin urmare,  

putem spune că omul, folosindu-şi inteligenţa, a fost capabil să 
înfrumuseţeze şi să îmbogăţească pământul. Şi dacă, aşa cum fac 

biologii, studiem întreaga viaţă ca atare şi luăm în consideraţie 
influenţele reciproce existente între formele pe care ea le 

presupune – şi efectele acestora – atunci începem să înţelegem 
unul dintre scopurile existenţei omului pe pământ şi faptul că 

omul însuşi este una dintre marile forţe cosmice ale universului. 
Datorită rodului inteligenţei sale, omul este considerat a fi, 

de fapt, un continuator al creaţiei, ca şi când ar fi fost trimis (cum 

spune Huxley) să folosească această putere ca să ajute creaţia şi 
să-i accelereze ritmul. Exercitând controlul asupra vieţii însăşi, el 

contribuie la perfecţionarea acesteia. 
 Astfel, studiul embriologiei nu mai este abstract sau steril.  

Dacă, printr-un efort de imaginaţie, vizualizăm dezvoltarea 
mentală ca urmând căi similare, atunci ar fi normal să 

presupunem că omul, care azi poate acţiona asupra vieţii pentru a 
crea noi tipuri de ordin superior,  trebuie, de asemenea, să fie 

capabil să ajute şi să controleze procesul de formare mentală la 
om.  



 52 

Dezvoltarea mentală, ca şi dezvoltarea corpului, par să 

urmeze acelaşi plan de creaţie al naturii. La fel cum corpul începe 

cu o celulă primitivă, fără să difere în mod vizibil de celelalte, tot 
aşa mintea omenească se dezvoltă din nimic sau din ceea ce pare 

a fi nimic. La fel cum nu există om complet, deja format în celula 
germinativă originară, tot aşa pare a nu exista nici un tip de 

personalitate mentală deja formată în noul născut. Primul lucru pe 
care îl putem observa pe plan mental este o acumulare de 

material, care poate fi comparată cu multiplicarea celulelor pe 
care am văzut-o apărând pe plan fizic. Această acumulare este 

realizată de către ceea ce eu am numit mintea absorbantă, şi 
observăm, de asemenea, pe acest plan, formarea organelor 

psihice, în jurul punctelor de sensibilitate, care apar rând pe rând. 
Acestea au o activitate atât de intensă încât adultul nu poate 

niciodată să le redobândească sau să-şi amintească cum erau ele 
la început. Am sugerat deja acest lucru în ceea ce priveşte 

cucerirea limbii de către copil. Aceste sensibilităţi nu creează doar 

mintea, ci organele ei. Şi aici, fiecare organ se dezvoltă, de 
asemenea, independent de celelalte. De exemplu, în timp ce 

limba se dezvoltă pe de o parte, aprecierea distanţelor şi  găsirea 
direcţiei se dezvoltă complet separat; tot astfel se întâmplă şi cu 

capacitatea de păstrare a echilibrului pe două picioare şi cu alte 
forme de coordonare. 

 Fiecare dintre aceste capacităţi îşi au propriul lor centru de 
interes special, iar această formă de sensibilitate este atât de vie 

încât îl determină pe posesorul ei să execute o anumită serie de 
acţiuni. Nici una dintre aceste sensibilităţi nu ocupă întreaga 

perioadă de dezvoltare. Fiecare durează un timp suficient pentru 
a ajuta la construcţia unui organ psihic. Odată ce acel organ este 

format, sensibilitatea dispare, dar, atâta timp cât durează, există 
o efuziune de energie incredibilă pentru noi care am trecut atât de 

mult dincolo de ea, încât nu ne mai putem aminti nici  măcar că 

am avut-o. Când toate organele sunt gata, ele se unesc pentru a 
forma ceea ce considerăm a fi unitatea psihică a individului. 

Existenţa sensibilităţilor trecătoare, asemănătoare acestora, 
a fost descoperită în ciclurile de viaţă a insectelor. Acelaşi De 

Vries, care a enunţat teoria mutaţiei, a arătat cum aceste stări 
temporare încep să călăuzească insecta imediat după naşterea ei, 

printr-o serie schimbătoare de activităţi, fiecare fiind, pe rând, 
necesară supravieţuirii şi dezvoltării insectei. Această a doua 

descoperire a lui De Vries a condus la numeroase cercetări 
biologice şi psihologice asupra altor animale. Iar acestea au dat 



 53 

naştere la numeroase teorii, susţinute cu pasiune de diferite 

grupuri, până ce Watson, un psiholog american, a încercat să 

croiască o nouă cărare prin încurcătura, oarecum haotică, de 
ipoteze.  

“Să renunţăm la tot ceea ce nu putem verifica”, a zis el, “şi 
să ne agăţăm doar de ceea ce putem dovedi. Acum, există un 

lucru de care putem fi foarte  siguri, deoarece este un fapt vizibil, 
iar acesta este comportamentul animalului. Deci, să facem din 

acesta, fundamentul unei noi direcţii în cercetare.” 
 Prin urmare, punctul de plecare a fost comportamentul pe 

care îl putem observa în manifestările externe ale animalului. 
Crezând că acesta oferea călăuza cea mai sigură pentru 

aprofundarea cunoştinţelor noastre despre viaţă, el s-a aplecat 
asupra comportamentului uman şi asupra psihologiei copilului, ca 

fiind lucruri pe care le putem înţelege direct. Dar a descoperit 
repede că în copil nu există nici o urmă de comportament 

prestabilit. El a confirmat şi absenţa instinctelor şi a eredităţii 

psihologice, susţinând că acţiunile omului se datorează unei serii 
de “reflexe condiţionate”, suprapuse unul peste altul, într-o serie 

de planuri la nivele tot mai înalte. Aşa a apărut Behaviorismul* 
său, care s-a bucurat de o mare popularitate în America, deşi a 

întâmpinat opoziţia şi critica acelora care considerau teoria 
behavioristă ca prematură şi superficială. 

 Totuşi, interesul stârnit de propunerea lui a stimulat alţi doi 
cercetători americani să verifice şi să studieze încă odată 

comportamentul, prin metode experimentale şi de laborator. 
Aceştia au fost Coghill şi Gesell. Primul a lucrat în embriologie 

urmărind clarificarea problemei comportamentului; în timp ce 
Gesell a iniţiat un studiu sistematic al dezvoltării copilului, 

înfiinţând faimosul său laborator psihologic, spre care toate lumea 
priveşte cu interes.  

În Philadelphia, Coghill a petrecut mulţi ani studiind 

dezvoltarea embrionară a unui singur tip de animal. Acesta a fost 
amblyostoma, aflată la un nivel al evoluţiei nu atât de ridicat ca 

acela al amfibiei. El a ales-o pentru simplitatea structurii, ce o 
făcea deosebit de convenabilă pentru claritatea cercetării. 

Concluziile lui Coghill nu au fost publicate decât în 1929*, iar 
motivul pentru care a avut nevoie de atât de mult timp, a fost că 

faptele pe care le-a observat păreau a fi incompatibile cu părerile 

                                                           
*
 John B. Watson, Psychology from the Standpoint of a Behaviourist (1919) şi Behaviourism (1925) 

*
 G.E. Coghill, Anatomy and the Problem of Behaviour, Cambridge University Press,1929 



 54 

înrădăcinate ale biologilor. Deşi a continuat să repete 

experimentele cu din ce în ce mai multă precizie, a constatat 

permanent că centrii nervoşi ai creierului se dezvoltă înaintea 
organelor pe care ei urmau să le dirijeze. Centrul vizual, de 

exemplu, apărea totdeauna înaintea nervilor optici. Dacă 
embrionul ar fi urmat ordinea presupusă a moştenirii, după care 

structurile ce apar mai târziu în istoria speciilor se dezvoltă, de 
asemenea, mai târziu în embrion, atunci primul lucru de observat, 

ar trebui să fie organele, iar mai târziu – ca rezultat al folosirii lor 
– centrii. Cum ar putea, deci, centrii vizuali să preceadă nu numai 

ochii, ci chiar şi acei nervi care-i pun în legătură cu ochii?  
Cercetările lui Coghill au dat un mare impuls studierii 

faptelor reale legate de comportamentul animal. Şi nu doar atât, 
întrucât ele au dat naştere unei idei surprinzătoare, anume că 

dacă organele se dezvoltă ulterior centrilor, trebuie s-o facă astfel 
încât  să ia o formă corespunzătoare serviciilor pe care ele trebuie 

să le realizeze în mediul înconjurător. De aici rezultă nu numai 

faptul că comportamentul este moştenit (cum se presupunea deja 
în privinţa instinctului), ci şi o idee nouă, anume că organele sunt 

modelate în concordanţă cu  ciclul comportamental al fiinţei în 
mediul său înconjurător.   

De fapt, ne întâlnim mereu în natură cu exemple admirabile 
ale legăturii apropiate dintre formele organelor şi funcţiile pe care 

le îndeplinesc, chiar atunci când acestea nu aduc nici un beneficiu 
real animalului. Insectele care absorb nectar numai dintr-un 

anumit tip de flori, îşi dezvoltă trompe adaptate la lungimea 
corolei acestor flori. Dar ele îşi dezvoltă şi un înveliş care lor le e  

inutil, cu care adună polenul ce va fertiliza florile pe care le vor 
vizita după aceea. Furnicarul are o gură aşa de mică, încât doar 

limba lui lungă vermiformă poate ieşi prin ea, limbă acoperită cu o 
substanţă lipicioasă ce-i permite să mănânce furnici, etc. 

 Dar de ce comportamentul animalului a trebuit să devină 

atât de limitat? De ce un animal se târăşte, altul sare, iar altul se 
caţără? Şi de ce unul mănâncă furnici, iar altul se adaptează 

astfel încât fertilizează doar un anumit tip de flori? Şi de ce 
trebuie ca unele animale să mănânce fiinţe vii şi altele doar carne 

putrezită? Există unele care trăiesc doar în iarbă, altele care se 
dezvoltă doar în lemn, sau care-şi petrec timpul trecând prin 

corpurile lor humusul solului. Cui se datorează imensul număr de 
specii diferite? De ce trebuie ca fiecare să aibă un propriul său 

mod fix de comportament, moduri care diferă atât de mult de la o 
specie la alta? De ce instinctele unora trebuie să fie fioroase şi 



 55 

agresive, iar ale altora fricoase şi timide? Cu siguranţă, scopul 

fiinţelor vii din această lume nu poate fi doar acela de a trăi, de a 

supravieţui în lupta pentru existenţă, fiecare încercând să obţină 
tot ce poate fi mai bun din mediul său,  pentru propriul avantaj, 

într-un fel de învălmăşeală generală, sugerată de explicaţia 
darwinistă a evoluţiei. “Forţa vieţii”* nu pare a merge drept 

înainte pentru a realiza o perfecţiune tot mai mare într-o 
succesiune de forme îmbunătăţite. Perfecţiunea în sine nu pare a 

fi adevăratul scop al vieţii. 
 Iată deci o nouă mare răsturnare de situaţie în ideile 

noastre! Din acest proaspăt punct de vedere, scopurile 
vieţuitoarelor par a fi legate, mai degrabă, de îndeplinirea muncii 

de care are nevoie mediul înconjurător. E aproape ca şi când 
vietăţile ar fi agenţi ai creaţiei, însărcinate, fiecare, cu o sarcină 

specifică, precum servitorii într-o casă mare sau salariaţii unei 
întreprinderi. Armonia naturii pe suprafaţa pământului este 

produsă de eforturile nenumăratelor vietăţi care au, fiecare, 

propriile lor îndatoriri. Acestea sunt tipurile de comportament pe 
care le observăm, şi înseamnă că asemenea comportamente 

servesc scopuri mult dincolo de simpla slujire a propriilor nevoi 
vitale. 

 Dacă este aşa, ce se întâmplă cu teoriile evoluţiei care au 
avut puterea exclusivă în lumea ştiinţei pentru atât de mult timp? 

Urmează ele să decadă? Nicidecum! Ele sunt, pur şi simplu, 
extinse. Cu siguranţă, ideea evoluţiei nu mai poate fi întreţinută în 

forma ei veche, liniară, care era aceea a unei serii de paşi 
progresivi spre o perfecţiune nedefinită. Astăzi, imaginea evoluţiei 

s-a extins; ea s-a răspândit într-un domeniu bidimensional, în 
care sunt incluse multe relaţii funcţionale, apropiate şi 

îndepărtate, care leagă activităţile diferitelor forme de viaţă.  
Aceste relaţii nu trebuie interpretate doar ca simple 

exemple ale ajutorului reciproc, ci ca fiind legate de un scop 

universal care priveşte întreaga lume, - de un fel de unicitate a 
naturii. Toate îşi primesc elementele necesare  propriei lor 

existenţe din ordinea care rezultă. 
Ideea că viaţa ar putea avea o funcţie în legătură cu 

pământul a fost deja recunoscută de geologii din ultimul secol. A 
existat Lyell**, contemporan cu Darwin, care a arătat cum specii 

diferite şi-au făcut apariţia pe pământ în perioade diferite ale 
                                                           
*
 „Elanul vital” al lui Bergson. 

**
  Charles Lyell, Principles of Geology (1836); Elements of Geology (1838); Travels in America 

(1845). 



 56 

timpului geologic. Din rămăşiţele fosilizate ale animalelor 

descoperite în straturile de roci la diferite nivele, el a fost capabil 

să dovedească vechimea fiinţelor vii pe pământ. Dar, de atunci, 
alţi geologi au arătat influenţa comportamentului animal chiar în 

modelarea suprafeţei terestre. Tratatul Pământ şi viaţă al 
geologului german Friedrick Ratzel*, a devenit celebru în ţara mea 

la începutul acestui secol, şi au urmat alte publicaţii conţinând 
numeroase descoperiri şi deducţii.  

 La început a provocat o uimire generală faptul că rămăşiţe 
ale animalelor marine au fost găsite în roci la altitudini mari ca 

acelea din Himalaya sau din Alpi. Au fost găsite şi în depozitele de 
material spălat de ape de pe vârfurile munţilor. Fără îndoială, 

acestea erau animale care contribuiseră la construirea 
pământului, întocmai cum le putem încă vedea acţionând în 

numeroase insule de corali încolţind ca florile în mijlocul pustiului 
imens al oceanelor. Asemenea rămăşiţe sunt “semnăturile” unei 

armate neştiute de constructori care au pregătit reînvierea unei 

lumi în colaps. 
 Studii şi dovezi suplimentare se acumulează mereu. Forma 

suprafeţei pământului nu poate fi atribuită doar vântului şi apei, a 
trebuit să fie incluse şi rolurile esenţiale jucate de animale, plante 

şi oameni. Geologul italian, Antonio Stoppani*, după ce a arătat 
modul în care condiţiile terestre depind de fiinţele vii, a conchis 

exclamând: “Toate animalele formează o armată disciplinată şi 
instruită, care se luptă să menţină armonia naturii.”  

Dar, în zilele noastre, nu mai e nevoie să cităm observaţii 
unice şi parţiale, întrucât a fost întemeiată o ştiinţă specială, 

ştiinţa ecologiei care studiază relaţiile existente între lucrurile vii. 
Aceasta a făcut ca detaliile comportamentului prin care o specie 

interacţionează cu alta să fie cunoscute cu atâta precizie încât  
pare o ştiinţă a economiei aplicată la natură. Cu ajutorul ei se pot 

rezolva probleme practice locale, cum se face  în agricultura 

ştiinţifică. De exemplu, pentru a apăra o zonă de plantele 
importate ce se dovedesc prea invadatoare pentru ca acţiunea 

umană să le poată controla, se poate apela la ajutorul ecologiei, 
care poate sugera importul unei insecte destructive, pentru a reda 

echilibrul necesar. Asemenea exemple au apărut mai ales în 
Australia†. 

                                                           
*
 F. Ratzel, Earth and Life (1902-3) 

*
 Dr. Montessori vorbea adesea cu plăcere despre relaţiile dintre familia ei şi cea alui Stoppani. 

†
 O vastă trecere în revistă a vieţii sub toate aspectele sale poate fi găsită în opera lui H.G.Wells, 

Julien Huxley şi G.P.Wells, The Science of Life, London, (1931). 



 57 

 Ecologia poate fi numită biologie practică, întrucât ea se 

ocupă de relaţiile dintre specii, nu de caracteristicile fiecărei specii 

luată separat.  
Cele mai utile şi importante laturi ale ştiinţei moderne sunt 

pe dimensiunea ei practică, întrucât aici viziunea evoluţiei e 
completată de acţiunea fiinţelor vii asupra mediului înconjurător, 

iar aceasta ne aduce mai aproape de unitatea adevărului. Lucrul 
cel mai concludent şi mai impresionant despre ele este, în acest 

sens funcţionarea lor. Viaţa nu este prezentă pe pământ doar 
pentru a-şi conserva propria-i existenţă, ci pentru a duce mai 

departe un proces vital întregii creaţii şi, deci, necesar pentru tot 
ceea ce există. 

 Nici descoperirile şi nici teoriile derivate din realizările 
ştiinţifice ale zilelor noastre nu sunt suficiente pentru a explica 

misterele vieţii, dar fiecare detaliu nou pe care aceste realizări îl 
aduc la lumină, adaugă ceva la înţelegerea acesteia.  

Faptele exterioare, care pot fi pe deplin observate, ne oferă 

o direcţie practică ce merită a fi urmată. Şi toţi cei care, la fel ca 
noi, doresc să ajute viaţa prin educaţie, se află sub necesitatea de 

a privi copilul în aceeaşi lumină ca pe oricare altă fiinţă vie în 
cursul creşterii ei. Iar aceasta ne face să ne întrebăm care este 

locul copilăriei umane în biologie, în întreaga lume a  viului. 
Conceptul liniar al evoluţiei, care încearcă să explice descendenţa 

prin adaptare, prin ereditate şi prin impulsul spre perfecţiune, nu 
mai este suficient. Există o altă forţă, care nu este doar un impuls 

spre supravieţuire, ci o forţă în sprijinul armoniei, unind eforturile 
tuturor, astfel încât toate lucrează pentru un scop comun. 

 Deci, în copil, pe lângă impulsul vital de a se auto-crea şi de 
a deveni perfect, trebuie să existe şi un alt scop, o sarcină care 

trebuie îndeplinită în armonie, ceva ce el trebuie să facă în slujba 
unui întreg unitar.  

Probabil că vă întrebaţi deja, “Care este atunci adevăratul 

scop al copilăriei?” Şi nu putem înainta cu încredere în educaţia 
ştiinţifică fără a încerca, mai întâi, să răspundem la această 

întrebare.  
Copilul are o dublă datorie. Iar dacă luăm în considerare 

doar una dintre laturile  sale, datoria de a creşte, există pericolul 
de a-i înăbuşi cele mai bune energii. 

 Deja am stabilit că e rezonabil să presupunem că, la 
naştere, copilul poartă înăuntrul lui posibilităţi creatoare, care 

trebuie să se desfăşoare prin activităţi în mediul lui înconjurător. 



 58 

 El vine din nimic, în sensul că el nu posedă calităţi psihice şi 

nici abilităţi de mişcare prestabilite, dar are în el potenţialităţile 

care îi determină dezvoltarea, iar acestea îşi vor lua 
caracteristicile din lumea care-l înconjoară pe copil. 

 Acest “nimic” al copilului nou născut este comparabil cu 
“nimicul” aparent al celulei germinale. 

 Bineînţeles, nu este o idee uşor de acceptat. La vremea lui, 
Wolff a provocat multă uimire, prin simpla demonstrare a faptului 

că organismul viu se construieşte singur şi că, înainte de acesta, 
nimic nu este deja modelat, cum obişnuiau să-şi imagineze 

filozofii din zilele lui. 
 Cât de uimitor, nu-i aşa?, este să descoperi că nou-născutul 

nu aduce cu el în lume nici una dintre achiziţiile poporului sau 
rasei lui, nici chiar pe acelea ale familiei lui, ci că el însuşi trebuie 

să  construiască toate acestea! Iar acest lucru se întâmplă 
pretutindeni, în aceeaşi măsură în cele mai primitive şi izolate 

dintre rase, cât şi în cele mai civilizate; şi în toate colţurile lumii. 

Fiecare copil mic are aceeaşi înfăţişare; e nemişcat, gol, 
nesemnificativ.  

Totuşi, în această fiinţă inertă există o putere globală, o 
“esenţă creatoare umană”, care-l împinge să formeze un om al 

timpului său, un om al civilizaţiei sale. Iar în această aptitudine  
de a absorbi pe care o posedă, el urmează legi ale creşterii care 

sunt universale pentru întreaga omenire.   
Datoria lui este să realizeze stadiul prezent al unei societăţi 

evolutive, o societate care vine dintr-o antichitate pierdută în sutele 
de mii de ani ce s-au dus, şi care are în faţă un viitor de mii şi 

poate milioane de ani. Şi nici măcar acest nivel prezent  pe care el 
trebuie să-l realizeze, fără limite în trecut sau viitor, nu e niciodată 

acelaşi. 
 Este dificil să înţelegi diviziunea corectă a muncii între adult 

şi copil, în acest fenomen unic, al unui progres neajutat de nici o 

transmitere ereditară a caracteristicilor dobândite. 
 Există, apoi, neutralitatea copilului, indiferenţa lui biologică 

faţă de înmagazinarea şi împletirea în caracterul lui, a tot ceea ce 
găseşte jurul său. Aceasta se arată, surprinzător, ca o dovadă 

reală a unităţii existente la nivelul regnului uman. 
Înţelegerea acestui adevăr surprinzător, în special în ultimii 

câţiva ani, a stimulat masiv studiul triburilor înapoiate, în care s-a 
sperat să se găsească dovezi suplimentare. 

 În publicaţia ei recentă, Patterns of Life (Modele ale vieţii- 
New York, 1948), dr. Ruth Benedict povesteşte cum un grup de 



 59 

misionari francezi care efectua  cercetări etnologice moderne, a 

mers în Patagonia, unde încă trăiesc rase socotite a fi cele mai 

primitive de pe pământ. Nivelul şi obiceiurile lor sociale sunt 
acelea ale epocii pietrei. Aceşti oameni, care sunt înspăimântaţi 

de omul alb, au fugit la apropierea lor. Dar, în graba lor, unii din 
aceşti patagonezi au lăsat în urmă o fetiţă nou-născută. Ea a fost 

salvată de misionari, iar astăzi este o tânără  inteligentă care 
vorbeşte două limbi europene, are obiceiuri occidentale, este de 

religie catolică şi studiază biologia la universitate. În decurs de 
optsprezece ani ea trecut, cu adevărat, de la epoca pietrei la era 

atomică.  
Înseamnă că, la începutul vieţii sale, individul poate realiza 

minuni, - fără efort şi în mod inconştient. 
 Această absorbire a caracteristicilor din lumea exterioară 

este un fenomen vital, care ne aminteşte de unul dintre 
fenomenele mimetismului biologic. Acesta este rar, dar nu atât de 

neobişnuit cum se presupunea în trecut. Exemple sunt întâlnite 

din ce în ce mai des, aşa de des, încât o întreagă aripă a Muzeului 
Zoologic din Berlin a fost adaptată pentru a expune o bogată 

colecţie a lor. Acum, mimetismul este un fenomen de apărare şi 
constă în a absorbi în propriul corp  aparenţa propriului mediu. În 

acest sens putem aminti blana albă a ursului polar, aripile în 
formă de petală ale unor fluturi, asemănarea anumitor insecte cu 

ramurile sau cu pedunculii plantelor, aspectul gălbui şi plat al unui 
anumit tip de peşti. 

 Această reproducere a trăsăturilor mediului înconjurător nu 
are nimic de-a face cu istoria unor asemenea trăsături şi nici nu 

depinde de cunoaşterea lor conştientă. Multe animale doar privesc 
aspectele variate ale mediului lor înconjurător; altele le absorb. 

Deşi, total diferit prin natura sa, acest exemplu din universul altor 
forme de viaţă, ne ajută să înţelegem fenomenele psihice care au 

loc în copilărie. 

 
 

 



 60 

 

7 

EMBRIONUL 

SPIRITUAL 

 
 

 
 

Prin urmare, copilul nou-născut trebuie să facă o operă 
formatoare care, în sfera psihologică, corespunde celei efectuate de 

către embrion în sfera fizică. În faţa lui se află o perioadă de viaţă 

diferită de cea pe care a dus-o în uter; dar şi diferită de ceea a 
omului adult, ce va să devină. Această operă postnatală este o 

activitate constructivă care se desfăşoară în timpul a ceea ce ar 
putea fi numit "perioada formativă" şi care face din bebeluş un fel 

de "embrion spiritual". 
Omul pare a avea două perioade embrionare. Una este 

prenatală ca cea a animalelor; cealaltă este postnatală şi numai 
omul o are. Copilăria prelungită a omului îl separă pe deplin de 

animale şi acesta este înţelesul pe care trebuie să i-l dăm. Ea 
formează o barieră totală prin care omul este văzut ca o fiinţă 

diferită de toate celelalte. Capacităţile ei nu sunt nici continuări ale,  
şi nici derivate din acelea ale animalelor. Apariţia lui pe pământ a 

fost un salt în viaţă: punctul de început al unor noi destine. 
Ceea ce ne determină să distingem între specii sunt 

totdeauna deosebirile dintre ele, niciodată asemănarea lor. Ceea ce 

duce la constituirea altei specii este totdeauna ceva nou. Nu e ceva 
derivat, pur şi simplu, din specia veche, ci arată originalitate. Noua 

specie poartă caractere care n-au existat niciodată înainte. E un 
nou impuls  apărut în regnul viului. 

Aşa a fost când au apărut mamiferele şi păsările. Ele erau 
purtătoare de noutăţi. Nu erau doar simple cópii, adaptări, ori 

continuări ale creaturilor anterioare. Noile trăsături care au apărut 
când au dispărut dinozaurii, au fost, la păsări, apărarea pasionată a 

ouălor, construirea cuiburilor, grija faţă de puii care nu aveau încă 
pene şi protejarea curajoasă a acestora. Dimpotrivă, reptilele 



 61 

insensibile îşi abandonaseră totdeauna ouăle. Iar mamiferele au 

depăşit chiar şi păsările în apărarea speciilor lor. Ele nu şi-au 

construit cuiburi, ci şi-au lăsat vlăstarul să crească în propriile lor 
corpuri, şi l-au hrănit cu sângele lor.  

Acestea erau trăsături biologice complet noi. 
Apoi a apărut un alt caracter nou, cel al fiinţei umane. Specia 

umană are o viaţă embrionară dublă. Ea este construită după un 
tipar nou şi are un nou destin în raport cu alte creaturi.   

Acesta este punctul la care trebuie să ne oprim şi să facem 
un nou început în toate studiile privitoare la dezvoltarea psihologică 

a copilului şi a omului. Dacă opera omului pe pământ  este în 
legătură cu spiritul lui, cu inteligenţa lui creatoare, atunci spiritul şi 

inteligenţa lui trebuie să fie punctul central al existenţei  şi al 
tuturor lucrărilor trupului său. În jurul acestui punct central se 

organizează comportamentul şi chiar activitatea lui fizică. În 
totalitatea lui omul se dezvoltă înăuntrul unui fel de aureolă 

spirituală. 

Astăzi, chiar şi concepţiile noastre occidentale au devenit 
receptive la această idee, care a fost totdeauna prezentă în filosofia 

indiană. Experienţa însăşi ne-a forţat să observăm că tulburările 
fizice sunt adesea cauzate de stări psihologice, spiritul ne mai 

exercitând controlul cuvenit.  
Dacă natura omului urmează să fie condusă de o "aureolă 

spirituală care-l învăluie", dacă el depinde de aceasta şi tot 
comportamentul său derivă din ea, atunci prima grijă dată noului 

născut - înainte de toate celelalte - trebuie să fie o grijă pentru 
viaţa lui mentală şi nu doar pentru viaţa lui trupească aşa cum se 

face în prezent. 
Copilul aflat în dezvoltare nu dobândeşte doar abilităţile 

specifice omului: tăria, inteligenţa, limba;  în acelaşi timp, el 
adaptează fiinţa pe care o construieşte la condiţiile lumii din jurul 

lui. Acest lucru dă valoare formei lui psihologice speciale, care este 

atât de diferită de cea a adulţilor. Copilul are o relaţie cu mediul lui 
înconjurător diferită de a noastră. Adulţii admiră mediul 

înconjurător; şi-l pot aminti şi se pot gândi la el; dar copilul îl 
absoarbe. Lucrurile pe care el le vede nu sunt doar memorate; ele 

devin  parte din sufletul lui. El întrupează  în sine toată lumea 
înconjurătoare, tot ce îi văd ochii şi tot ce îi aud urechile. În noi, 

acelaşi lucruri nu produc nici o schimbare, dar pe copil îl  
transformă. Acestui mod vital de memorie care nu reţine în mod 

conştient, ci absoarbe imagini în însăşi viaţa  individului, i-a fost 



 62 

dat un nume special de către Sir Percy Nunn care l-a denumit 

"Mneme."*  

 Un exemplu al acestuia este, după cum am văzut, limba. 
Copilul nu-şi "aminteşte" sunete, ci  le încarnează, iar apoi le poate 

produce la perfecţie. El vorbeşte limba în conformitate cu regulile ei 
complexe, cu toate excepţiile ei, nu pentru că a studiat-o şi nici 

doar prin folosirea obişnuită a memoriei. Poate că memoria lui n-o 
reţine niciodată în mod conştient şi totuşi, această limbă ajunge să 

formeze parte a vieţii lui psihice şi a lui însuşi. Fără îndoială,  avem 
de-a face cu un fenomen diferit de activitatea exclusiv mnemonică; 

avem de-a face cu una din cele mai stranii aspecte ale minţii de 
copil. Există în copil un fel special de sensibilitate care-l face să 

absoarbă totul din jurul lui şi numai această muncă de observare şi 
absorbire îi permite să se adapteze la viaţă. El face acest lucru în 

virtutea unei puteri inconştiente care există numai în copilărie. 
Prima perioadă a vieţii copilului este una de adaptare.  

Trebuie să înţelegem limpede ce  înseamnă adaptare în acest sens 

şi s-o distingem de tipul de adaptare pe care o face adultul.  
Această adaptabilitate specială a copilului face ca locul de pe 

pământ în care s-a născut să fie singurul în care va dori să trăiască 
pentru totdeauna, întocmai cum singura limbă pe care o va putea 

vorbi la perfecţie va fi limba lui maternă. Un adult care trăieşte în 
străinătate niciodată nu-şi adaptează viaţa în acelaşi fel şi în acelaşi 

grad. Gândiţi-vă la misionari. Aceştia sunt oameni care merg, din 
propria lor voinţă liberă, să-şi îndeplinească vocaţia în ţinuturi 

îndepărtate şi, dacă-i întrebi, ei răspund "Noi ne sacrificăm viaţa 
trăind aici". Este o mărturisire care arată limita capacităţii de 

adaptare a adultului.  
Dar, să ne întoarcem la copil. El ajunge să iubească pământul 

pe care este născut indiferent unde ar fi acesta. Oricât de grea 
poate fi viaţa acolo, nu poate găsi niciodată o fericire egală în altă 

parte. Un om iubeşte câmpiile îngheţate ale Finlandei, altul, dunele 

de nisip ale Olandei. Fiecare a primit această adaptare, această 
iubire de ţară, de la copilul care a fost.  

Copilul este cel care o înfăptuieşte, iar adultul se găseşte în 
posesia ei şi simte că aparţine acestei ţări; e obligat s-o iubească, 

                                                           
*
 În această ordine de idei, cuvântul Mneme a fost introdus pentru prima dată de către biologul 

german Richard Semon, dar ideea a fost extinsă şi dezvoltată de către Sir Percy Nunn în a sa 

Hormic Theory (Teoria hormică). Noi folosim cuvântul în sensul lui Sir Percy Nunn, împreună cu 

alte concepte ale sale: Horme şi Engrame. Pentru referinţe suplimentare, cititorul este sfătuit să 

consulte excelenta carte a lui Sir Percy Nunn, Education, its Data and First Principles, Londra ( 

prima ed. 1920) 



 63 

să-i simtă fascinaţia: nicăieri altundeva nu găseşte aceeaşi linişte şi 

fericire.  

Cândva în Italia, cei născuţi la ţară trăiau şi mureau  acolo, 
fără să fi călătorit vreodată prea departe. După ce Italia a devenit o 

naţiune, mulţi, din motive de căsătorie sau muncă şi-au părăsit 
locurile  de naştere; dar, mai târziu în viaţă, aceştia sufereau, 

adesea, de o boală ciudată: paloare, depresie, slăbiciune, anemie. 
Au fost încercate multe remedii şi, ca o ultimă soluţie, doctorul îl 

sfătuia pe suferind să se întoarcă şi să respire aerul locurilor natale. 
Şi aproape întotdeauna acest sfat avea cele mai bune rezultate; 

pacienţii îşi recăpătau sănătatea şi culoarea. Oamenii obişnuiau să 
spună că aerul natal al omului era cel mai bun leac, chiar dacă 

climatul în care se întorcea era mult mai rău decât cel pe care l-a 
părăsit. Dar lucrul de care aceşti suferinzi aveau cu adevărat 

nevoie, era liniştea oferită subconştientului lor de către locurile 
simple unde trăiseră, copii fiind.  

Pentru noi nimic nu are mai multă importanţă decât această 

formă absorbantă a minţii, care formează adultul şi-l adaptează la 
orice fel de ordine socială, climă sau ţară. Pe aceasta se bazează 

întregul nostru studiu. E oportun să reflectăm la faptul că oricine 
zice: "Îmi iubesc ţara" nu zice ceva superficial sau artificial, ci 

dezvăluie o parte fundamentală a lui şi a vieţii lui. 
Putem, prin urmare, să înţelegem modul cum copilul, datorită 

psihicului lui specific, absoarbe datinile şi obiceiurile ţinutului în 
care trăieşte până când formează un  individ reprezentativ pentru 

timpul şi locul său.  Modul  local de viaţă este încă una din 
realizările misterioase pe care omul le clădeşte în copilărie. Faptul 

că tradiţiile şi mentalitatea specială a unei regiuni sunt dobândite 
este destul de clar, întrucât niciuna din acestea nu poate fi naturală 

sau înăscută*. Astfel  începem să dobândim o imagine mult mai 
cuprinzătoare a activităţii copilului. El îşi dezvoltă un comportament 

adaptat nu doar timpului şi locului său, ci şi mentalităţilor locale. 

Astfel, în India, respectul pentru viaţă este aşa de mare încât şi 
animalele sunt incluse într-o veneraţie ferm înrădăcinată în inimile 

oamenilor. Un sentiment aşa de profund nu poate fi niciodată 
dobândit de oameni deja maturi. A spune doar: "Viaţa e demnă de 

respect", nu înseamnă că şi trăim acest sentiment. Aş putea  crede 
că indienii au dreptate; că şi eu ar trebui să respect animalele. Dar 

la mine, acest lucru ar fi doar o judecată raţională; nu mi-ar stârni 

                                                           
*
 O dovadă convingatoare a acestui adevăr poate fi găsită în cartea lui Ruth Benedict, Patterns of 

Culture, NewYork, 1948 



 64 

emoţia. Acel tip de veneraţie pe care o au indienii pentru vacă, de 

exemplu, noi, europenii nu o vom putea trăi niciodată. Cum nici 

indianul autohton nu poate să se elibereze vreodată de ea, oricât 
de raţional ar fi. Aceste caracteristici mentale par a fi ereditare, 

dar, în realitate, ele sunt creaţii ale copilăriei derivate din mediul 
care înconjoară copilul. Am văzut odată, într-o grădină a şcolii 

locale Montessori, un copilaş Hindu puţin mai mare de doi ani, 
privind intenţionat solul pe care părea că trasează o linie cu 

degetul. Era o furnică acolo care-şi pierduse două picioare şi care 
de abia mai putea merge. Copilul observase situaţia ei dificilă şi 

încerca să fie de ajutor făcându-i o cărare cu degetul. Oricine ar fi 
presupus că acest copilaş Hindu trebuie să fi „moştenit” o 

asemenea dragoste pentru animale.  
Un alt copil, atras de aceleaşi acţiuni, s-a apropiat, a văzut 

furnica, a ridicat talpa şi a zdrobit-o. Acest al doilea copil era un 
musulman. Un copil creştin ar fi făcut, eventual, acelaşi lucru, sau 

ar fi trecut indiferent. Am fi iertaţi dacă am crede  că şi aici - în 

simţirea acestei bariere ce ne separă de animale, după care 
dragostea şi respectul se datorează doar oamenilor - am avea de a 

face cu un exemplu de ereditate mintală. 
Naţiunile lumii au religii diferite, dar, chiar şi când 

înţelepciunea unui popor vine să respingă una din tezele ei vechi, 
inima se simte zdruncinată în mod ciudat. Aceste credinţe şi 

sentimente formează o parte integrală a noastră înşine. Cum 
spunem noi în Europa: "Ne-au intrat în sânge". Toate obiceiurile 

morale şi sociale care conturează personalitatea omului, 
sentimentele de castă şi toate celelalte tipuri de sentimente care-l 

fac un indian tipic, un italian tipic sau un englez tipic, sunt formate 
în copilăria timpurie, în virtutea acelei puteri mentele misterioase 

pe care psihologii au denumit-o "Mneme".  
Acest lucru e valabil şi în cazul aspectelor obişnuite ale 

poziţiei, mersului şi ţinutei care disting aşa de multe tipuri rasiale. 

Există autohtoni africani care dobândesc un fizic special pentru a 
face faţă fiarelor sălbatice. Alţii efectuează din instinct exerciţiile 

corecte pentru ascuţirea auzului, astfel încât acuitatea auditivă 
constituie un semn distinct al celor din tribul lor. Fiecare trăsătură 

personală absorbită de către copil devine stabilă pentru totdeauna 
şi chiar dacă, mai târziu, judecata o abandonează, ceva din ea 

rămâne în mintea subconştientă. Nimic din ce este format în 
copilărie nu poate fi vreodată dezrădăcinat pe de-a-ntregul. 

"Mneme-ul" (pe care îl putem concepe ca un tip superior de 
memorie) nu doar crează caracteristicile speciale ale individului, ci 



 65 

le păstrează vii în el. Ceea ce a absorbit copilul rămâne un 

ingredient ultim al personalităţii lui. Şi acelaşi lucru se întâmplă cu 

membrele şi organele lui, aşa încât fiecare persoană matură are o 
individualitate pe veci pecetluită în ea, individualitate construită în 

această perioadă timpurie a vieţii.  
Speranţa de a schimba adulţii este, aşadar, în van. Când 

zicem "Această persoană nu este bine crescută” sau când 
remarcăm ţinuta neglijentă a alteia, putem cu uşurinţă să le rănim 

sau să le umilim; să le facem conştiente de defectele lor. Dar 
greşelile rămân pentru că ele sunt adânc înrădăcinate şi sunt de 

neschimbat. 
Acelaşi lucru explică adaptarea omului - ca s-o numim aşa - 

la diferitele epoci istorice; în timp ce un adult din alte timpuri n-ar 
putea trăi în lumea noastră actuală, copilul se adaptează civilizaţiei 

la nivelul pe care aceasta l-a atins în momentul venirii lui pe lume. 
Oricare ar fi acel nivel, el reuşeşte să facă un om care poate trăi 

acolo în conformitate cu tradiţiile epocii. Acest lucru arată că 

adevărata funcţie a copilăriei în ontogeneza omului este una de 
adaptare; de construire a unui model de comportament care-i dă 

libertatea să acţioneze în lumea din jurul său şi s-o influenţeze.  
De aceea, azi, copilul trebuie să fie considerat ca un punct de 

unire, o legătură care uneşte diferitele epoci ale istoriei, diferitele 
nivele ale civilizaţiei. Copilăria este o perioadă de importanţă reală, 

deoarece atunci când vrem să infuzăm noi idei, să modificăm sau 
să îmbunătăţim tradiţiile şi obiceiurile unui popor, să insuflăm o 

nouă vigoare trăsăturilor lui naţionale, vehiculul pe care trebuie să-
l folosim este copilul; întrucât puţine din acestea pot fi realizate cu 

adulţii. Dacă aspirăm cu adevărat la lucruri mai bune, la 
răspândirea mult mai largă a luminii civilizaţiei în rândul unei 

populaţii date, atunci,  pentru a realiza aceste ţeluri, trebuie să ne 
îndreptăm către copii. 

Spre sfârşitul ocupaţiei britanice în India, o familie de 

diplomaţi britanici îşi trimiteau adesea cei doi copii ai lor cu o doică 
indiancă să ia masa într-unul din hotels de luxe indiene. Acolo, 

doica, aşezată pe jos,  îi învăţa pe copii să mănânce orez cu 
mâinile, în stil indian. Ideea era că aceşti copii ar trebui să crească 

eliberaţi de dispreţul şi respingerea pe care acest obicei naţional al 
indienilor le creează, în general, europenilor. Aceste diferenţe ale 

vieţii cotidiene şi sentimentele ostile pe care ele le stârnesc sunt 
cauzele principale ale fricţiunilor dintre oameni. Dacă, din nou, 

obiceiurile moderne sunt considerate a fi decăzute şi se doreşte 



 66 

reînvierea unora mai vechi, nimic eficient nu poate fi realizat decât 

prin copii. 

Pentru a influenţa societatea trebuie să ne îndreptăm atenţia 
spre copilărie. Din acest adevăr vine importanţa grădiniţelor de 

copii întrucât cei mici clădesc omenirea şi ei pot lucra doar pe 
materialele pe care le oferim noi. 

Influenţa imensă pe care educaţia o poate exercita prin 
intermediul copiilor, are ca instrument mediul înconjurător, întucât 

copilul absoarbe mediul care-l înconjoară, ia totul din el şi-l 
încarnează în el însuşi. Cu posibilităţile lui nelimitate el poate  fi, la 

fel de bine,  cel care transformă umanitatea, întocmai cum este cel 
care o creează. Copilul ne aduce o mare speranţă şi o nouă viziune. 

Sunt  multe lucruri pe care noi, educatorii, le putem face ca să 
aducem umanitatea la o înţelegere mai profundă, la o prosperitate 

mai înaltă şi la o spiritualitate superioară. 
Aceasta presupune că micuţul trebuie să fie considerat ca o 

fiinţă ce posedă o viaţă mentală importantă chiar de la naştere şi 

că trebuie să-l tratăm ca atare. Astăzi viaţa mentală a copiilor nou-
născuţi primeşte, de fapt, mai multă atenţie. Ea a devenit aşa de 

interesantă pentru psihologi încât pare să dea naştere unei noi 
ştiinţe - un lucru pe care l-am văzut deja că se întâmplă în viaţa 

fizică a copilului, în forma igienei şi a pediatriei. 
 Dar, dacă există  viaţă mentală chiar la copilaşul nou-născut, 

aceasta trebuie să fie deja acolo, astfel n-ar putea exista. De fapt, 
ea trebuie, de asemenea, să fie prezentă în embrion şi, când 

această idee a fost acceptată pentru prima dată, s-a pus, în mod 
natural, întrebarea când s-ar putea spune că începe viaţa mentală 

embrionară. După cum ştim uneori un copil este  născut la şapte 
luni în loc de nouă  - iar la şapte luni e deja destul de împlinit ca să 

poată trăi. Deci, psihicul lui - ca acela al fătului de nouă luni - 
trebuie să fie capabil să funcţioneze. Acest exemplu, asupra căruia 

nu mai e nevoie să insist, slujeşte ca să arate înţelesul pe care-l 

am atunci când  susţin că toată viaţa este psihică. Fiecare specie de 
vietate este înzestrată într-o măsură oarecare cu energie psihică, 

cu un anume fel de psihologie, oricât de primitivă ar putea fi  acea 
creatură. Dacă observăm fiinţele unicelulare vedem că până şi ele  

dau impresia că au conştiinţă; ele se îndepărtează de pericol, se 
îndreaptă spre mâncare şi aşa mai departe. 

Şi totuşi, până nu de mult, copilul era creditat ca neavând 
viaţă mentală; şi doar recent trăsăturile lui mentale, anterior  

neobservate, au fost admise de descrierea ştiinţifică. 



 67 

Au ieşit la iveală anumite fapte care formează noi puncte 

luminoase în conştiinţa adultă. Ele indică responsabilităţile care 

atârnă pe umerii noştri. Însuşi evenimentul naşterii a trezit brusc 
imaginaţia oamenilor;  şi vedem rezultatele nu doar în 

psihoterapie, ci şi în literatură. 
Psihologii vorbesc acum de "aventura dificilă a naşterii", 

referindu-se nu la mamă, ci la copil; copilul care suferă fără a fi 
capabil să protesteze, care se ţipă doar când agonia şi travaliul său 

au luat sfârşit. 
A fi forţat să se adapteze brusc la un mediu înconjurător total 

diferit de cel în care trăia, a fi obligat să-şi asume dintr-o dată 
funcţii niciodată exercitate înainte şi să facă asta în starea 

extraordinar de extenuată în care se află - acesta este cel mai 
dramatic şi mai dificil test din întreaga viaţă a unui om. Aşa zic 

psihologii moderni care au elaborat expresia "teroarea naşterii"* 
pentru a indica acest moment critic şi decisiv în viaţa mentală a 

copilului.  

Desigur, nu avem de-a face cu o teamă conştientă, dar dacă 
mintea copilului ar putea vorbi, ar găsi cuvinte ca acestea prin care 

să transmită situaţia: "De ce m-ai aruncat în această lume 
înspăimântătoare? Ce voi face? Cum să pot trăi în acest nou mod? 

Cum  să îndur toate aceste zgomote teribile, eu, care n-am auzit 
niciodată mai mult decât o şoaptă? Cum pot să preiau aceste 

funcţii dificile pe care până acum, tu, mama mea, le-ai făcut în 
locul meu? Cum să diger şi să respir? Cum să pot suporta aceste 

schimbări bruşte ale mediului, eu, care m-am bucurat totdeauna de 
căldura moderată şi neschimbătoare a corpului tău?"  

Copilul nu e conştient de ceea ce s-a întâmplat. El n-ar putea 
şti că suferă durerile  naşterii. Totuşi, trebuie că în sufletul lui 

rămâne vreun semn chiar dacă inconştient; în mintea lui 
subconştientă el simte, şi revarsă în plânsetul lui ceva din ce am 

încercat eu să exprim.  

Deci, aceia care lucrează în domeniu găsesc natural să 
creadă că trebuie să existe moduri de a ajuta copilul  să facă prima 

lui adaptare la lume. Să nu uităm niciodată că fătul e capabil să 
simtă frică. Atunci când, în primele ore ale vieţii, sunt cufundaţi 

rapid într-o baie,  foarte adesea sunt văzuţi făcând mişcări de 
apucare, ca şi când ar simţi că urmează să cadă. Aceasta este o 

                                                           
*
 Această expresie a fost folosită pentru prima dată în 1923 de otto Rank, unul din primii discipoli ai 

lui Freud, în teoria sa asupra „traumei naşterii”. Deşi teoria completă n-a fost general acceptată, 

conceptul de teamă de naştere, sau teroare, are un loc stabilit în domeniul psihologiei 

inconştientului. 



 68 

reacţie tipică de spaimă. Cum îl ajută natura pe nou-născut? Cu 

siguranţă ea pregăteşte terenul luând nişte măsuri asiguratorii: de 

exemplu,  dă mamei un instinct de a strânge cu putere bebeluşul la 
sân. Aceasta îl protejază de lumină. Mama însăşi este şi ea lăsată, 

un timp, fără ajutor. Stând liniştită  pentru a se odihni, ea 
transmite copilului calmul necesar. Totul se întâmplă ca şi când 

mama ar realiza în mod inconştient dauna făcută copilului ei. 
Ţinându-l strâns, ea îi dă căldură din căldura ei şi-l fereşte de prea 

multele senzaţii.  
La mamele umane aceste măsuri de protecţie nu sunt urmate 

aşa de viguros ca la mamele animale. Observăm, de exemplu, cum 
pisica mamă îşi ascunde puii în colţuri întunecoase şi e agitată când 

se apropie cineva. Instinctul protector al mamei umane nu e aşa 
puternic şi este, prin urmare, mult mai uşor de pierdut. Imediat ce 

s-a născut, copilul e luat de altcineva, care îl spală, îl îmbracă, îl 
ţine la lumină ca să-i vadă culoarea ochilor, tratându-l totdeauna 

mai mult ca pe un obiect neânsufleţit decât ca pe o fiinţă vie. Nu 

mai e natura cea care conduce, ci raţiunea umană, iar aceasta 
acţionează greşit fiindcă nu e iluminată de înţelegere şi fiindcă 

avem obiceiul să credem  că  fătul nu are  viaţă mentală. 
E clar că această perioadă sau, mai degrabă, acest scurt 

moment al naşterii trebuie să fie studiat separat.  
 Nu e vorba de viaţa psihică a copilului, în general. E un 

episod - prima lui întâlnire cu lumea exterioară. Istoria naturală ne 
arată modul inteligent în care natura se preocupă  de această 

perioadă la mamifere. Înainte ca puii să vadă lumina, mama se 
izolează  de restul turmei şi, după naştere, rămâne cu puii, 

separată  de turmă pentru un timp. Acest fenomen se obserbvă cel 
mai bine la majoritatea animalelor care trăiesc în turme mari sau în 

haite, ca de pildă caii, vacile, elefanţii, lupii, căprioarele şi câinii. 
Toate aceste animale fac acelaşi lucru. În perioada de izolare, puii 

au timp să se adapteze la mediul care-i înconjoară. Ei trăiesc numai 

cu mama lor care-i învăluie în dragostea ei, supraveghindu-i şi 
protejându-i. În această fază puiul ajunge treptat să se comporte 

ca şi ceilalţi din specia lui. În timpul acestei scurte perioade  de 
izolare, există din partea puiului o reacţie psihologică continuă la 

stimulii ambientali, iar aceste reacţii urmează planul general al 
comportamentului corespunzător speciei. Astfel, când mama revine 

la ceilalţi, cel mic poate intra în comunitate deja pregătit să 
trăiască ca  parte a ei, şi asta, nu doar fizic vorbind, ci şi în sens 

psihologic; comportamentul fiinţei tinere este acela al unui căluţ, al 
unui lup mic, al unui viţel, etc. 



 69 

Putem observa că şi atunci când sunt domesticite, 

mamiferele îşi păstrează instinctele vechi în această privinţă. 

Vedem acasă cum câinii şi pisicile îşi ascund puii cu trupul. Prin 
aceasta ele continuă instinctele sălbatice şi se conservă o intimitate 

care ţine puiul ataşat de mama lui. Putem spune că fătul a părăsit 
corpul mamei dar e încă una cu el. Nici un alt ajutor mai practic nu 

putea fi născocit pentru a face ca primul mod de viaţă să facă loc 
treptat celui de-al doilea. 

Prin urmare, astăzi, trebuie să interpretăm această fază 
vitală după cum urmează: instinctele de specie ale animalului se 

trezesc în primele zile ale vieţii. 
 Nu doar că circumstanţele dificile trezesc sau stimulează, pur 

şi simplu, reacţiile instinctive potrivite situaţiei şi limitate la ea, dar 
acţiunile pe care le observăm sunt parte din chiar planul creaţiei 

însăşi. 
Dacă aceasta se întâmplă la animale, ceva asemănător 

trebuie să se întâmple şi la om. Aici nu avem  de-a face  doar cu un 

moment dificil, ci cu un moment decisiv pentru întregul viitor. 
Acum  are loc un fel de trezire a capacităţilor potenţiale. Acestea 

vor avea sarcina de a conduce munca imensă, creatoare ce 
urmează a fi făcută de copil, de acest "embrion spiritual". Întrucât 

natura pune semne fizice evidente la fiecare schimbare foarte 
importantă în dezvoltarea psihicului,  vedem cum cordonul 

ombilical, care ţinea copilul legat de mamă, se desprinde la câteva 
zile după naştere. Această primă fază este de maximă importanţă 

întrucât în timpul ei sunt în pregătire puteri misterioase.  
Deci, ceea ce trebuie să ţinem minte nu este doar trauma 

naşterii - ci  posibilitatea, sau aşa ceva, de a pregăti acele activităţi 
care trebuie în mod necesar să-i urmeze. Întrucât, deşi la copil nici 

o formă definită a comportamentului nu este pre-stabilită, (cum se 
întâmplă la animale), totuşi, el trebuie, fără îndoială, să posede 

capacitatea de a crea un comportament. Nu vor exista amintiri 

atavice ca să-l călăuzească, dar, fără îndoială, copilul va trăi 
impulsuri nebuloase fără formă  dar încărcate cu energie 

potenţială; iar acestea vor avea datoria de a conduce şi a încarna 
în el acea formă a conduitei umane pe care  o găseşte în mediul lui 

înconjurător. Noi am dat acestor impulsuri fără formă numele de 
"nebuloase"*. Când se naşte un animal, el este echipat de către 

                                                           
*
 Trezirea „nebuloaselor” corespunde cu trezirea a ceea ce la animale se cheamă „instincte 

comportamentale”, şi aceasta se întâmplă în primele zile ale vieţii, cele pe care igiena mentală este 

obligată să le considere ca cele mai importante. Vezi The Formation of Man: Nebulae and World 

Illiteracy, de Dr. Maria Montessori, T.P.H., Adyar, Madras, 1955. 



 70 

ereditate; prin natură va avea modurile exacte ale mişcării, 

controlul necesar, capacitatea de a alege hrana potrivită, formele 

de apărare specifice speciei.  
Dar omul trebuie să pregătească toate acestea în timpul 

dezvoltării generale a vieţii lui sociale; deci copilul, după ce s-a 
născut, trebuie să încorporeze în viaţa lui toate aceste practici ale 

grupului său social. În loc să le posede din naştere, el trebuie să le 
absoarbă din exterior. Sarcina vitală a copilăriei este această 

muncă de adaptare, care înlocuieşte „modelele comportamentale” 
ereditare prezente în embrionul animalelor. 

Având în vedere această funcţie specială pe care o 
îndeplineşte,  putem studia acum dezvoltarea copilului ca un 

"mecanism general" al vieţii umane. Acest lucru e foarte interesant.  
Acest copilaş - departe de a fi desăvârşit, chiar şi din punct 

de vedere fizic - trebuie să se construiască singur până când devine 
fiinţa complexă care este omul. El nu dispune de acea "trezire a 

instinctelor" de care dispun animalele nou-născute în primul stadiu 

al contactului lor cu lumea. Deşi e deja născut, el continuă să 
desfăşoare o viaţă embrionară prin care construieşte ceea ce pare 

a fi, nici mai mult nici mai puţin, decât un "set de instincte umane".  
Şi deoarece, în cazul lui, nu există nimic fixat dinainte, el va 

trebui să-şi creeze singur întreaga viaţă mentală umană şi toate 
mecanismele motorii care constituie  mijloacele de  exprimare ale 

acesteia. 
El e o fiinţă inertă care nu poate nici măcar să-şi susţină 

greutatea propriului cap, dar care e pe punctul de a se comporta ca 
şi copilul pe care l-a reînviat Isus. Mai întâi, ni se spune, copiul s-a 

ridicat în şezut, apoi a stat în picioare şi apoi Isus "l-a dat înapoi 
mamei lui". În acelaşi fel, bebeluşul cel fără  de mişcare va fi, în 

sfârşit, "redat omenirii" în viaţa lui de trudă pe pământ. 
Inerţia musculară a copilului ne aminteşte de descoperirea lui 

Coghill - aceea că, în procesul de pregătire pentru funcţia lor, 

organele sunt formate după centrii nervoşi. De asemenea, în copil 
există modele psihice de comportament care trebuie stabilite 

înainte ca el să înceapă să se mişte. Astfel începutul mobilităţii 
infantile nu este motor, ci mental. 

Partea cea mai importantă a dezvoltării umane este latura 
mentală. Mişcările omului trebuie să fie organizate în conformitate 

cu orientările  şi direcţiile trasate de viaţa sa mentală. Inteligenţa 
este cea care distinge omul de animale şi primul lucru care 

urmează să apară este construirea inteligenţei. Toate celelate 
aşteaptă după ea. 



 71 

Când copilul se naşte, organele lui nu sunt terminate; 

scheletul este departe de a se fi osificat; nervii motori nu sunt încă 

înzestraţi cu membrana lor de mielină care-i izolează unul de altul 
şi le permite să transmită comenzile creierului. Prin urmare, corpul 

rămâne inert ca şi când ar fi doar schiţa unui proiect de corp. 
Deci, fiinţa umană se dezvoltă mai întâi în inteligenţă, iar 

restul dezvoltării preia, în totalitate, forma şi modurile de acţiune 
ale vieţii sale mentale. 

Acest lucru arată cel mai bine importanţa primului an şi faptul 
că prioritatea pe care o are inteligenţa în procesul  dezvoltării este 

caracteristică fiului omului. 
Acum, creşterea copilului consistă din multe părţi, toate 

urmând o ordine fixă, deoarece  respectă o lege comună. Un studiu 
detaliat al dezvoltării embrionare postnatale arată când craniul îşi 

completează creşterea, când fontanelele - datorită întâlnirii părţilor 
cartilaginoase – se apropie treptat; când anumite suturi, cum ar fi 

sutura frontală se îmbină;  şi apoi cum întreaga structură fizică îşi 

schimbă proporţiile relative şi cum se ajunge la osificarea finală a 
membrelor până la extremităţi. Se cunoaşte, de asemenea, când 

sunt mielinizaţi nervii spinali şi când cerebelul - organul de echilibru 
al corpului care este foarte mic la naştere - întreprinde o creştere 

bruscă şi rapidă până când atinge proporţia normală în raport cu 
emisferele cerebrale. În sfârşit, cum se modifică glandele endocrine 

şi cele care au o funcţie  în procesele digestive. 
Aceste fapte sunt bine cunoscute de câtva timp şi ele arată 

nivelele succesive ale "maturităţii" în dezvoltarea fizică, mergând 
mână-n mână cu schimbările corespunzătoare din fiziologia 

sistemului nervos. Astfel, de exemplu, dacă nervii şi creierul mic 
sau creierul din spate (cerebelul) nu au ajuns la nivelul de 

maturitate potrivit, atunci va fi imposibil pentru copil să-şi păstreze 
echilibrul şi, prin urmare, să stea în capul oaselor sau să se ridice.  

Niciodată educaţia sau exerciţiile fizice nu vor putea să 

stabilească alte limite la această posibilitate. Prin maturizare, 
organele motrice se oferă, ele însele, puţin câte puţin, comenzilor 

minţii şi aceasta poate, apoi, să le facă să se mişte în moduri 
nedeterminate, aşa încât să preia experienţă din mediul 

înconjurător. 
Prin intermediul acestor experienţe şi al acestor exerciţii, 

mişcările copilului devin coordonate şi, în final, voinţa lui le poate 
folosi pentru  propriile scopuri. 

Omul, spre deosebire de animale, nu se naşte cu mişcări deja 
coordonate; el trebuie să-şi modeleze şi să-şi coordoneze propriile 



 72 

mişcări. Nu are nici măcar un scop predeterminat;  şi pe acesta 

trebuie să şi-l afle singur. Cât de diferit este de odraslele majorităţii 

mamiferelor care merg, aleargă şi sar de la naştere în conformitate 
cu specia lor. Ele pot executa, aproape imediat, cele mai dificile 

manevre; de exemplu, să se caţere dacă aşa le cere ereditatea lor, 
să sară peste obstacole sau să-şi ia rapid zborul. 

În schimb, omul nu aduce cu el în lume nici o abilitate, şi 
totuşi talentul său în învăţarea mişcărilor este de neîntrecut. El 

poate dobândi cele mai variate mişcări imaginabile: cele ale 
meşterului artizan, ale acrobatului, dansatorului, muzicianului şi ale 

campionilor din multele ramuri ale sportului. Dar niciuna din 
acestea nu vine doar dintr-o simplă maturizare a organelor 

mişcării. Totdeauna  este o chestiune de experienţă în acţiune; de 
practică; cu alte cuvinte, de educaţie. Fiecare persoană este 

autorul propriilor ei deprinderi, deşi constituţia fizică cu care 
porneşte este aceeaşi. Omul însuşi e cel care realizează propria  

perfecţionare. 

Revenind acum la copii, este important să distingem între 
cele câteva părţi ale alcătuirii lor.  

Ca să ajungem la prezentarea noastră,  trebuie, mai întâi de 
toate, să acceptăm faptul că, deşi ei se mişcă atunci când corpul le 

oferă baza fizică pentru mişcare şi, deşi aceasta se datorează 
atingerii unui grad suficient de maturitate, starea lor mentală nu 

depinde de asta. Aşa cum am văzut, la om latura mentală se 
dezvoltă prima. Organele aşteaptă  cât timp e nevoie pentru ca 

această dezvoltare să se întâmple, şi apoi mintea se foloseşte de 
ele. Dar, când organele intră în acţiune, încep să apară dezvoltări 

mentale noi care se produc, totdeauna, cu ajutorul mişcărilor 
făcute în cursul experienţei cu mediul înconjurător. În consecinţă, 

se întâmplă că, dacă un copil este împiedicat să-şi utilizeze 
capacităţile de mişcare imediat ce ele sunt pregătite, dezvoltarea 

mentală a acestui copil este obstrucţionată. Deşi dezvoltarea 

mentală nu are limite, ea depinde în mare parte de putinţa de a-şi 
folosi instrumentele  de acţiune, de a birui prin aceasta lanţurile 

propriei ei neputinţe. Dar, tot timpul, mintea se dezvoltă pe cont 
propriu. 

 Creşterea mentală este raportată la un singur mister, la 
secretul invizibil al destinului ei viitor. Fiecare individ are puteri 

diferite pe care să le ducă la realizare, iar acestea nu pot fi 
investigate atât timp cât copilul este încă în stadiul psiho-

embrionar. 



 73 

În această perioadă noi putem observa doar uniformitatea 

izbitoare a tuturor nou-născuţilor din lume. Poate fi spus că " La 

naştere toţi copiii sunt la fel, ei se dezvoltă în acelaşi mod şi în 
conformitate cu aceleaşi legi". În minţile lor lucrurile se întâmplă 

tot aşa cum se întâmplă şi în embrionul fizic. Aici, segmentarea 
celulelor trece mereu prin aceleaşi stadii iar acest fenomen este 

atât de adevărat încât, cu greu, poate cineva să spună care este 
diferenţa dintre un embrion şi altul. Totuşi, celulele, pe măsură ce 

se multiplică, urmează să creeze fiinţe extrem de diferite precum 
şopârla, pasărea sau iepurele. Fiecare, la început, se construieşte 

în acelaşi fel, deşi, mai târziu, apar cele mai profunde deosebiri. 
La fel se petrec lucrurile şi cu "embrionul spiritual " din care 

poate să apară mai târziu un artist de geniu, un lider de popoare, 
un drept-credincios, sau o persoană  obişnuită. Iar aceşti oameni 

obişnuiţi pot avea preferinţe diferite care-i vor conduce spre poziţii 
diferite în edificiul social. E clar că ei nu sunt sortiţi "să facă, toţi, 

acelaşi lucru", "să se comporte în acelaşi mod", cum se întâmplă 

printre fiinţele inferioare a căror activitate este limitată de  
ereditatea lor. 

Dar niciodată nu putem prezice această dezvoltare ulterioară, 
aceste destinaţii diferite, nu le putem nici prognostica, nici ţine cont 

de ele în timpul perioadei de formare embrionară, perioada 
postnatală în care are loc formarea omului.  

În această perioadă, noi nu putem face altceva decât să 
ajutăm viaţa să se desfăşoare, iar aceasta  se desfăşoară în acelaşi 

fel pentru toţi. Pentru toţi există o primă perioadă de adaptare; 
pentru toţi latura mentală este cea care iniţiază aventura vieţii. Iar 

dacă această perioadă este ajutată în conformitate cu cerinţele 
vieţii umane, în aceeaşi măsură va beneficia fiecare, prin aceea că, 

mai târziu, va putea să-şi dezvolte capacităţile individuale mult  
mai bine.   

În concluzie, poate exista doar un singur mod de educare şi 

îngrijire a bebeluşului. Dacă educaţia urmează să înceapă de la 
naştere, la acea vârstă nu poate exista decât un singur fel de 

educaţie. N-are rost să discutăm despre deosebirile de procedură 
pentru bebeluşii indieni, bebeluşii chinezi sau bebeluşii europeni, şi 

nici pentru aceia care aparţin unor clase sociale diferite. Putem 
vorbi numai de o singură metodă; cea  care urmează dezvoltarea 

naturală a omului. Toţi bebeluşii au aceleaşi nevoi psihologice şi 
urmează aceeaşi succesiune de evenimente în atingerea staturii 

omeneşti. Fiecare dintre noi trebuie să treacă prin aceleaşi faze ale 
creşterii. 



 74 

Şi, deoarece aceasta nu este o chestiune de opinie sau 

interpretare, nici nu se pune problema că vreun filozof, vreun 

gânditor, sau vreun cercetător de laborator ar fi capabil să ofere 
sugestii, să stabilească un tratament sau altul. 

Numai natura, care a stabilit legi sigure şi a hotărât 
trebuinţele fiinţei umane în curs de dezvoltare, poate dicta metoda 

educaţională ce trebuie urmată; întrucât aceasta este stabilită de 
scopul ei – acela de a satisface trebuinţele şi legile vieţii.  

 Aceste legi şi aceste nevoi trebuie să le indice copilul însuşi, 
prin manifestările lui spontane şi prin progresele realizate. Liniştea 

şi fericirea lui, intensitatea eforturilor lui şi constanţa răspunsurilor 
liber alese, sunt dovada acestora.  

Singura noastră datorie este să învăţăm de la el, la faţa 
locului, şi să-l slujim cât de bine putem. 

În zilele noastre psihologia medicală scoate în evidenţă o 
perioadă scurtă, dar decisivă, momentul naşterii, despărţindu-o de 

perioada de dezvoltare care îi urmează. În timp ce interpretările ei 

se bazează, în prezent, doar pe punctul de vedere freudian, ele, 
totuşi, furnizează date reale şi fac o distincţie importantă. Aceasta 

este între "simptomele de regresie" care au legătură directă cu 
trauma naşterii şi "simptomele de represie" care sunt legate de 

circumstanţele ce pot avea loc în perioada ulterioară de creştere. 
Regresiile nu sunt represii. Ele semnifică un fel de decizie 

inconştientă a nou-născutului;  o decizie de a se întoarce înapoi, în 
loc de a merge înainte, spre dezvoltare.  

"Trauma naşterii", se înţelege acum, duce la ceva mult mai 
grav decât ţipetele şi protestele copilului; ea poate fi cauza 

dezvoltării anormale a copilului. Rezultatul este o schimbare psihică 
sau, mai degrabă, o deviaţie a forţelor psihice. În loc să-şi urmeze 

cursul considerat normal,  dezvoltarea copilului este deviată într-o 
direcţie nefericită. 

În loc să progreseze, cei care suferă în urma unei reacţii 

negative la şocul naşterii dau impresia că încă sunt ataşaţi de 
starea de dinainte de naştere. Există mai multe simptoame ale 

regresiei; dar toate au în comun faptul că cel care suferă dă 
impresia că a judecat acest moment şi şi-a zis: "Mă voi întoarce 

înapoi, în locul de unde am venit". Orele lungi de somn ale 
micuţului sunt socotite a fi normale, dar un somn prea lung nu e 

normal chiar şi la un nou-născut, iar Freud l-a considerat  un fel de 
refugiu spre care se retrage copilul, o expresie a repulsiei pe care o 

simte faţă de viaţă şi lume.  



 75 

În plus, regatul subconştientului nu se află, oare, în somn? 

Când suntem profund necăjiţi ne îndreptăm spre somn; pentru că 

în somn există vise şi nu realităţi; în somn există viaţă fără nevoia 
de a lupta. Somnul e un loc de refugiu, o retragere din lume. 

Poziţia corpului în somn trebuie, de asemenea, observată. Poziţia 
naturală a fătului nou-născut este aceea cu mâinile lângă faţă şi 

picioarele strânse. Dar, în unele cazuri, această poziţie este 
întâlnită chiar la persoane mature şi ea arată, se poate crede, o 

întoarcere la poziţia corpului din uter. Alt simptom al regresiei 
poate fi accesul de plâns al copilului când se trezeşte din somn. El 

pare a fi speriat, ca şi când ar trebui să retrăiască acel groaznic 
moment care l-a adus în această lume neplăcută. Copiii mici suferă 

adesea de coşmaruri, iar acestea  le sporesc destul de mult 
antipatia faţă de viaţă. 

Mai târziu în viaţă, regresia se poate  arăta ca o tendinţă de a 
se agăţa de ceilalţi, ca şi când ar fi groaznic să fii lăsat singur. 

Această ataşare nu e un semn al afecţiunii, ci al fricii. Copilul este 

timid şi vrea să stea mereu lângă cineva; de preferinţă mama. Nu-i 
place să iasă afară, ci preferă casa şi izolarea de lume. Orice lucru 

din lume care-ar trebui să-l facă fericit îl umple de panică şi simte 
aversiune la gândul unor experienţe noi. Toate câte-l înconjoară, în 

loc să se dovedească atractive, aşa cum ar trebui, pentru o fiinţă în 
creştere, par să-l respingă şi dacă - din fragedă copilărie - copilul 

simte repulsie totală pentru mediul înconjurător de care depinde 
dezvoltarea lui, acest fapt, cu necesitate, îl împiedică să  crească 

normal. Acest copil nu va dori niciodată să cucerească;  şi nici să 
absoarbă lumea  din jur pentru a o face parte din sine. Pentru el 

procesul de absorbire va fi mereu dificil şi niciodată perfect. Ar 
putea fi numit o expresie vie a maximei: "Omul se naşte ca să 

sufere". Totul îl oboseşte. Chiar şi respiraţia pare să-l coste un efort 
şi orice face este contrar înclinaţiei naturale. Oamenii de acest fel 

au nevoie de mai multă odihnă şi somn decât alţii. Au, adesea, o 

capacitate digestivă scăzută. Ne putem imagina foarte uşor ce fel 
de viitor îi aşteaptă pe asemenea copii, deoarece aceste simptoame 

nu sunt tranzitorii; ele îi vor  însoţi toată viaţa. Acest tip de copil 
plânge uşor, cere încontinuu ajutor, pare a fi leneş, trist şi 

deprimat. Când s-au maturizat, ei încă mai au o aversiune faţă de 
lume, ezită să întâlnească străini, sunt, în mod fundamental, timizi. 

Aceştia sunt oamenii inferiori în lupta pentru existenţă. În viaţa 
socială sunt lipsiţi de bucurie, curaj şi fericire. 

Aceasta este răzbunarea groaznică a inconştientului 
psihologic. Cu memoria noastră conştientă noi uităm, dar 



 76 

inconştientul, deşi pare că nu simte şi nu-şi aminteşte nimic, face 

ceva mai rău, deoarece impresiile făurite la acest nivel sunt 

transmise mneme-ului. Ele devin întipărite în personalitate. 
Acesta este marele pericol al omenirii. Copilul care nu este 

protejat în vederea formării lui normale, se va răzbuna mai târziu 
pe societate prin intermediul adultului  format de el. Orbirea 

noastră nu provoacă rebeliune, cum ar face printre adulţi, dar ea 
formează oameni care sunt mai slabi decât ar trebui să fie.  

Ea produce schimbări interne care devin obstacole pentru 
viaţa individului, şi personalităţi ce întârzie progresul omenirii. 

Ceea ce am accentuat mai sus este importanţa pe care 
psihiatrii o atribuie acum rolului jucat de momentul naşterii în viaţa 

psihică a omului. Dar, până acum, am menţionat doar observaţiile 
mai timpurii, acelea care indică pericolul regresiei. În legătură cu 

acestea  trebuie să analizăm acum măsurile de protecţie pe care 
toate mamiferele şi le asumă în numele puilor lor. Naturaliştii au 

concluzionat de mult timp că, în primele zile după naştere grija 

mamei, care este atât de amănunţită şi caracteristică, e strâns 
legată de o trezire în noul-născut a instinctelor generale de specie, 

iar din aceasta  putem obţine unele contribuţii foarte folositoare 
spre o înţelegere mai profundă a psihologiei copilului mic. 

Observăm, astfel, cât de necesar este să dăm importanţă 
atât  adaptării copilului la lumea lui, cât şi să ne amintim şocul 

naşterii, deoarece acesta ne arată că şi copilul are nevoie de 
îngrijire specială tot atât cât are şi mama. Mama şi copilul se supun 

unor riscuri diferite, dar ambii trec prin dificultăţi grave. În cazul 
copilului, riscul pentru viaţa fizică, deşi atât de mare, este mai 

puţin serios decât acela pentru viaţa mentală. Dacă singura cauză a 
simptoamelor regresive stă în traumele naşterii, toţi copiii ar 

prezenta aceste simptoame. De aceea, noi preferăm să urmăm o 
ipoteză mai mult inclusivă, una care e bazată atât pe om cât şi pe 

animale. E clar că în primele zile ale vieţii se întâmplă ceva de 

importanţă maximă. Ceva de o natură corespunzătoare trezirii 
comportamentului ereditar la mamifere, (cum am spus mai sus), 

trebuie să se întâmple şi la copil, pentru că - deşi el nu are modele 
ereditare de comportament pe care să le urmeze - cu siguranţă el 

are "potenţialităţi" capabile să-i împlinească dezvoltarea,  iar 
acestea o împlinesc folosindu-se de lumea exterioară. 

Pe această bază am formulat conceptul de "nebuloase", 
comparând energiile creatoare care vor călăuzi copilul să absoarbă 

din mediul înconjurător, cu "nebuloasele" stelare din care corpurile 
cereşti îşi trag originea. Particulele din nebuloasele cereşti sunt aşa 



 77 

de separate încât nu au o consistenţă reală, dar toate împreună 

formează ceva vizibil care pare, de la o distanţă destul de mare, ca 

fiind una din categoria stelelor. Întocmai cum această nebuloasă, 
cu trecerea timpului, se transformă în ceva mai pozitiv, tot aşa ne 

putem imagina apariţia lentă a ceva neereditar, produsă totuşi de o 
tendinţă instinctivă care este ereditară. De exemplu, copilul 

primeşte de la nebuloasa limbajului stimulii potriviţi şi orientarea 
necesară pentru a forma în sinea sa limba lui maternă, care nu-i 

este înnăscută, ci e ceva ce el găseşte în mediul înconjurător şi 
absoarbe în conformitate cu legi imuabile. Datorită energiei 

nebulare a limbajului, copilul devine capabil să distingă sunetele 
limbii vorbite de alte sunete şi zgomote care ajung la el 

amestecate. Datorită acesteia el poate încarna atât de perfect 
limba pe care o aude, ca şi când ar fi o caracteristică rasială. În 

acelaşi fel îşi asumă caracterele sociale şi obiceiurile, care fac din el 
un om ce aparţine părţii lui de lume.  

Nebuloasa limbajului nu conţine tipul special de limbă pe care 

copilul e menit s-o dezvolte, dar din ea poate fi construită orice 
limbă pe care el o găseşte în jurul lui la naştere, şi fiecare limbă se 

va dezvolta în aceeaşi durată de timp şi urmând aceeaşi procedură, 
la toţi copiii din toate ţările lumii. 

Vedem aici o diferenţă esenţială între om şi animale. Pe când 
animalul nou-născut produce, aproape imediat, sunetele specifice 

rasei sale, pentru care posedă modelul ca parte a eredităţii, copilul 
rămâne mut pentru un timp relativ lung, după care vorbeşte limba  

pe care o vorbesc cei din jurul lui. Aşa se face că un copil olandez 
crescut printre italieni va vorbi limba italiană şi nu olandeza, în 

ciuda genealogiei olandeze a părinţilor lui. 
Copilul, e clar, nu moşteneşte un model prestabilit pentru 

limbă, ci moşteneşte capacitatea  de a construi o limbă printr-o 
activitate inconştientă de absorbire. Această potenţialitate - care 

poate fi asemănată cu potenţialul genelor celulei germinale de a  

controla ţesuturile spre a forma un organ precis şi complex - 
constituie ceea ce noi am denumit "nebuloasa limbajului".  

În acelaşi fel, nebuloasa care afectează puterea de adaptare 
a copilului la mediul lui înconjurător şi apariţia în el a 

comportamentului social care-l înconjoară la naştere, nu reproduce 
pe cale ereditară modelele anterioare de comportament prin care a 

trecut specia în drumul ei către nivelul actual al civilizaţiei, ci dă 
copilului, după naştere, puterea de a absorbi acele modele specifice 

pe care  le găseşte în jurul său. Acest lucru este la fel de adevărat  
pentru toate celelalte achiziţii mentale. Cum, cu justeţe,  scrie 



 78 

Carrel* "Fiul unui savant nu va moşteni nici un element din 

cunoştinţele tatălui său. Lăsat singur pe o insulă pustie, el nu va fi 

într-o stare mai  bună decât a strămoşilor noştri cro-magnoni". 
Daţi-mi voie să fac o pauză aici ca să clarific o chestiune. 

Poate,  cititorul are impresia că, atunci când vorbim de nebuloase, 
avem în minte diverse puteri instinctive, fiecare cu o existenţă 

proprie independentă şi ar putea obiecta că aceasta ar ascunde 
unitatea esenţială a minţii. Dar analogia nebulară este folosită aici 

doar ca un vehicul pentru descriere şi nu implică vreo înclinaţie 
spre o concepţie atomistă a minţii. Pentru noi, organismul mental 

este un întreg dinamic care îşi transformă structura  prin 
experienţa activă obţinută din mediu; el este călăuzit spre aceasta 

de o energie (horme)*, nebuloasele fiind moduri sau stadii 
specializate şi diferenţiate ale acesteia. 

Să ne îmaginăm că nebuloasa limbajului n-a funcţionat sau a 
rămas latentă dintr-un motiv necunoscut. Atunci limba nu s-ar 

dezvolta. Această anomalie, care nu este neobişnuită, produce o 

formă a muţeniei la copiii care au organele vorbirii şi auzului 
perfect normale şi al căror creier este, de asemenea, normal. Am 

întâlnit câteva din aceste cazuri în faţa cărora neurologii şi 
specialiştii O.R.L. s-au confesat că au rămas fără explicaţie, ca în 

faţa unei enigme a naturii. Ar fi interesant să examinăm aceste 
cazuri şi să cercetăm ce s-a întâmplat în primele zile de viaţă ale 

acestor ghinionişti. 
Aceste idei vor explica multe fapte care sunt încă neclare în 

alte domenii, de exemplu, acelea care privesc adaptarea la 
societate. Ele pot avea chiar mai multă valoare ştiinţifico-practică 

decât urmările presupuse ale traumei naşterii. Eu susţin că multe 
tendinţe regresive se datorează lipsei imboldului vital care ghidează 

copilul în procesul de adaptare socială. În aceste cazuri, copilul nu 
absoarbe nimic din mediul înconjurător din lipsa sensibilităţilor 

necesare, sau absoarbe în mod defectuos. Simţind repulsie în loc 

de atracţie, el nu reuşeşte să-şi dezvolte ceea ce se cheamă 
"dragoste pentru mediul înconjurător" din care ar trebui să-şi 

dobândească independenţa printr-o serie de cuceriri asupra lui. 
Apoi, desigur, trăsăturile caracteristice ale tipului rasial, 

obiceiurile, religia ş.a.m.d, nu sunt absorbite în modul normal, iar 
rezultatul este o adevărată anormalitate morală, o persoană 

                                                           
*
 Dr. Alexis Carrel, L’Homme cet Inconnu, Paris, 1947. 

*
 Cuvântul horme (din grecescul  -a excita), e folosit de noi în sensul de forţă sau stimul 

vital. Vezi şi nota de subsol care deschide Capitolul 8. 



 79 

nelalocul ei, un paria care prezintă multe din simptoamele 

regresive menţionate mai sus. În locul  modelelor ereditare de 

comportament, omul posedă sensibilităţi creatoare şi dacă 
adaptarea la mediu se datorează acestora, atunci e clar că întreaga 

viaţă psihică a individului stă pe o temelie stabilită de aceste 
sensibilităţi în primii ani de viaţă. Dar, acum, trebuie să ne 

întrebăm, există vreo cauză căreia îi putem atribui o trezire 
întârziată sau o netrezire a acestor sensibilităţi creatoare? La 

această întrebare încă nu se poate da nici un răspuns, fiecare 
trebuie să-l caute în vieţile acestor  ghinionişti în faţa  situaţiei 

cărora ştiinţa se confesează că este în încurcătură şi vorbeşte 
despre enigme.  

Până în prezent am cunoscut doar un caz care poate sugera o 
direcţie de cercetare. E acela a unui tânăr incapabil de disciplină şi 

care nu voia să înveţe: un băiat dificil, cu un caracter rău care l-a 
făcut greu de educat şi l-a condamnat la izolare. Era chipeş, 

sănătos şi, de asemenea, inteligent. Dar, în primele cinsprezece 

zile ale vieţii lui, el suferise o malnutriţie severă, cauza unei 
pierderi în greutate pronunţate,  aşa încât îl redusese la schelet, 

mai ales în jurul feţei. Doica trimisă să-l hrănească l-a considerat 
dezgustător şi l-a numit "Slăbănogul". După primele două 

săptămâni şi în tot restul vieţii el s-a dezvoltat normal. De 
asemenea, era un copil puternic (altfel ar fi murit), însă tânărul în 

care s-a transformat era predestinat actelor antisociale. 
Deajuns însă cu ipoteze ce încă trebuie să fie confirmate. 

Există un fapt de importanţă supremă. Nebuloasele sensibilităţii 
direcţionează dezvoltarea mentală a bebeluşului nou-născut 

întocmai cum genele condiţionează oul fecundat în procesul de 
formare a corpului. Deci, să dăm copiilor nou-născuţi acelaşi fel de 

grijă specială pe care-l dau animalele superioare puilor lor în timpul 
scurtei perioadei de după naştere, când se trezesc caracterele 

psihice ale speciei. Prin aceasta, nu vorbim doar de îngrijirea 

copilului în primul an, sau în primele luni ale vieţii, cu atât mai 
puţin nu o limităm doar la domeniul sănătăţii fizice. Ci scopul 

nostru este să stabilim un principiu de importanţă specială pentru 
mamele inteligente şi pentru orice familie, în general: trebuie să 

apară un cod special de reguli exacte şi precise pentru îngrijirea 
copilului la naştere şi în primele  zile care urmează naşterii. 

 
 

 
 



 80 

8 

CÂŞTIGAREA 

INDEPENDENŢEI 

DE CĂTRE 

COPIL 

 

 

 
 

Cu excepţia situaţiei în care copilul are tendinţe regresive, 
natura urmează să se îndrepte în mod direct şi energic spre 

independenţă funcţională. Dezvoltarea ia forma unui impuls către o 
independenţă din ce în ce mai mare. E ca o săgeată eliberată din 

arc care zboară drept înainte, iute şi sigură. Câştigarea 
independenţei de către copil începe din momentul intrării în lume. 

Pe măsură ce se dezvoltă, el se perfecţionează şi depăşeşte fiecare 
obstacol ce-i stă în cale. În interiorul lui acţionează o forţă vitală 

care-i călăuzeşte eforturile spre scopul lor. Este forţa denumită 
"horme"*  de către Sir Percy Nunn. 

Dacă am încerca să găsim în viaţa conştientă ceva 
asemănător acestui horme, ar putea fi asemuit cu forţa voinţei. Dar 

aceasta ar fi o analogie extrem de săracă. Ideea de voinţă e prea 

restrânsă, prea mult o parte a conştiinţei individului. Horme 
aparţine vieţii în general, a ceea ce s-ar putea numi impuls divin, 

sursa întregii evoluţii. Această forţă vitală a creşterii stimulează 
copilul să săvârşească multe acţiuni şi, dacă i se permite să se 

dezvolte normal, fără a fi împiedicat, ea se arată  sub forma a  
ceea ce  numim "bucuria vieţii". Copilul e mereu entuziast, mereu 

fericit.  
                                                           
*
 Acest termen care se aseamănă cu cel de elan vital al lui Bergson sau cu cel de  libido al lui Freud, 

a fost propus pentru prima dată de Nunn, fiind apoi adoptat de Wm. McDougall. Vezi An Outline of 

Psychology, Londra, 1948     ( ed.I, 1923), p.71 ş.u., a acestui autor. 



 81 

Cucerirea nivelelor succesive de independenţă constituie paşii 

principali în ceea ce se cheamă "dezvoltarea naturală" a copilului. 

Cu alte cuvinte, dacă observăm dezvoltarea naturală cu suficientă 
atenţie, vom vedea că poate fi definită ca o câştigare a nivelelor 

succesive de independenţă. Acest lucru e adevărat nu doar în plan 
mintal, ci şi în cel fizic; corpul are, de asemenea, tendinţele lui de 

dezvoltare, impulsuri şi îndemnuri aşa de puternice încât doar 
moartea le poate întrerupe.  

Deci, să studiem această cale şi stadiile ei. La naştere copilul 
părăseşte o temniţă - uterul mamei sale – şi, astfel, devine 

independent de procesele corporale ale ei. Mai departe, fătul este 
inzestrat cu un impuls, sau trebuinţă, de a se îndrepta spre lumea 

exterioară şi de a o absorbi. Am putea spune că s-a născut cu 
"psihologia cuceririi lumii". El îşi formează propria  personalitate 

absorbind ce găseşte în jurul său.  
Acesta este semnul care marchează prima lui perioadă de 

viaţă în lume. Dacă simte impulsul de a cuceri mediul  înconjurător, 

înseamnă că acesta trebuie să aibă pentru copil o anumită atracţie. 
Deci, hai să spunem că (folosind cuvinte care nu sunt destul de 

potrivite)  copilul este „ îndrăgostit” de lumea din jurul lui. Am 
putea, de asemenea, spune împreună cu Katz* că "lumea aduce 

copilului un aspect bogat în stimuli emoţionali".  
Primele organe ale copilului care încep să funcţioneze sunt 

simţurile. Dar ce sunt acestea dacă nu organe de preluare? Ele sunt 
instrumente prin care noi putem obţine impresii care, în cazul 

copilului, urmează să devină „încarnate”, făcute parte a 
personalităţii lui. 

Ce vedem atunci când privim în jurul nostru? Vedem tot ce 
ne cade sub ochi. Ce auzim dacă ascultăm? Auzim fiecare sunet 

care se poate auzi. Deci, se pare că domeniul din care putem 
extrage este extrem de vast, aproape universal, şi acesta este 

mersul naturii. Noi nu asimilăm mai întâi acest sunet şi apoi pe 

celălalt, sau zgomotele diverse unul câte unul. Noi începem prin a 
le absorbi pe toate deodată, un întreg nedespărţit. Distingerea între 

un lucru şi alt lucru, între un zgomot şi o notă muzicală sau între o 
notă şi altă notă, vine mai târziu, ca şi cînd ar evolua din această 

acumulare globală. Cât de bine se armonizează aceasta cu 
psihologia Gestalt-ului!  

Deci, acesta este tabloul psihic al copilului normal. Mai întâi 
el înmagazinează lumea ca un întreg, apoi o analizează. 

                                                           
*
 Prof. D. Katz,  The Psychology of Form, ( ed. it. Einaudi, 1950, p. 188) 



 82 

Dar, să presupunem că  avem un alt tip de copil care nu 

simte această atracţie irezistibilă pentru mediul lui înconjurător. La 

acest tip, dragostea pentru mediu a fost zădărnicită şi înlocuită cu 
frica. Mediul îl înspăimântă.  

În mod evident, dezvoltarea primului tip va fi diferită de a 
celui de-al doilea. Studiul dezvoltării infantile arată că, dacă până la 

şase luni, apar anumite transformări, creşterea copilului a fost 
normală. Unele din acestea sunt fizice dar invizibile, necesitând 

teste pentru a fi determinate. De exemplu, stomacul începe să 
secrete acidul clorhidric necesar pentru digestie. Apare primul 

dinte. Deci, vedem perfecţionarea graduală a corpului care se 
dezvoltă prin anumite procese ale creşterii. Iar rezultatul este că, la 

vârsta de şase luni, copilul poate trăi fără laptele mamei  sau, cel 
puţin, poate să-l combine cu alte feluri de mâncare. Dacă ne 

amintim că, înainte de aceasta, copilul era complet dependent de 
laptele matern datorită intoleranţei faţă de altă mâncare pe care n-

o putea digera,  vedem gradul extraordinar de independenţă la 

care el a ajuns acum. E aproape ca şi cum la şase luni ar zice: "Nu 
mai vreau să trăiesc pe spinarea mamei. Acum sunt complet viu şi 

pot să mă hrănesc singur". Ceva asemănător se întâmplă în 
adolescenţă, când copiii încep să se simtă umiliţi de dependenţa 

faţă  de familie  şi încearcă să plătească pentru întreţinere.  
Şi tocmai în această perioadă (care e ceea ce ne face să o 

gândim ca  fiind o perioadă critică) copilul începe să pronunţe 
primele lui silabe. Acestea sunt primele cărămizi în marele edificiu 

al limbii pe care e pe cale de a o construi, iar aceasta va fi un alt 
mare pas, o altă cucerire a independenţei. Imediat ce copilul poate 

vorbi, el se poate exprima singur şi nu mai depinde de ceilalţi să-i 
ghicească nevoile. El însuşi descoperă că intră în legătură cu 

societatea omenească, întrucât oamenii pot comunica doar prin 
intermediul limbii. 

Învăţarea vorbirii şi puterea de a conversa inteligent cu 

ceilalţi pe care această învăţare o aduce, constituie cel mai 
impresionant pas înainte pe calea independenţei. Copilul care, la 

început, este aproape ca un surdo - mut, fiind incapabil să se 
exprime sau să înţeleagă ce spun ceilalţi - pare să dobândească 

simultan atât capacitatea de a auzi cât şi capacitatea de a folosi 
cuvinte.  

Foarte curând după aceea, la vârsta de un an, copilul începe 
să meargă fapt care îl eliberează de încă o altă închisoare. Acum el 

poate să alerge şi dacă te apropii de el, poate evada şi se poate 
ascunde, asigurat de sentimentul că picioarele îl vor duce oriunde 



 83 

doreşte el să meargă. Deci, omul se dezvoltă  stadial, iar libertatea 

de care se bucură provine din aceşti paşi spre independenţă 

realizaţi unul câte unul. Nu este doar o problemă de decizie dacă 
„să-i dăm libertate”, sau de a vrea ca el să fie liber; independenţa 

lui este o stare fiziologică, o schimbare produsă de procesele 
creşterii. Cu adevărat, natura este cea care-i oferă copilului şansa 

de a creşte; natura este cea care-i acordă independenţa şi-l 
îndrumă să reuşească în a-şi dobândi libertatea. 

O semnificaţie specială o are învăţarea mersului, nu doar 
pentru că mersul e extrem de complex, ci şi pentru că această 

învăţare se produce  în primul an al vieţii, alături de formarea 
limbii, de orientarea în teren şi aşa mai departe. Pentru copil, 

mersul constituie un eveniment fiziologic crucial. Nici un alt 
mamifer nu trebuie să înveţe să meargă. Doar omul are nevoie să 

treacă printr-o fază prelungită şi delicată de creştere pentru a 
putea să meargă. Înainte chiar ca să poată sta ridicat, cu atât mai 

puţin să păşească, el trebuie să facă trei cuceriri fiziologice 

distincte. În schimb, viţeii şi alte animale încep să meargă de 
îndată ce s-au născut. Totuşi, aceste animale sunt cu mult 

inferioare nouă, în ciuda dimensiunilor lor imense. Pare ca şi când 
noi ne naştem neajutoraţi, deoarece constituţia noastră este aşa de 

complexă şi de complicată, încât are nevoie de mai mult timp 
pentru a construi aceste capacităţi. 

 

 
 

 

6. Cerebelul la baza creierului. 



 84 

Capacitatea de a sta drept şi de a merge doar pe două 

picioare solicită o organizare nervoasă mult mai elaborată, 

compusă din câteva părţi. Una din acestea este cerebelul sau 
creierul din spate situat la baza creierului propriu-zis (vezi 

desenul). 
 

Exact la vârsta de şase luni cerebelul începe să se dezvolte 
cu mare rapiditate. El continuă această creştere rapidă până în luna 

a paisprezecea sau a cincisprezecea, apoi ritmul încetineşte, dar, 
totuşi, el continuă să creacă până când copilul a ajuns la vârsta de 

patru ani şi jumătate. Capacitatea  de a sta în picioare şi de  a 
merge depinde de această dezvoltare. Ea e uşor de urmărit la copil. 

În realitate există două dezvoltări care urmează una alteia. La şase 
luni copilul începe să stea în capul oaselor, iar la nouă luni începe 

să se târască sau să-şi dea singur drumul să alunece pe mâini şi 
picioare. Apoi, la zece luni stă în picioare, iar la douăsprezece sau 

treisprezece, merge pe picioare. Până în a cincisprezecea lună, e 

sigur pe picioarele lui. 
Cealaltă parte a acestui proces complex este completarea 

anumitor nervi. Până când nervii spinali, cei care transmit comenzi 
muşchilor picioarelor,  nu s-au dezvoltat complet, aceste comenzi 

nu pot fi transmise. Completarea acestor nervi, care are loc în 
această perioadă, este necesară pentru controlul acelor muşchi. 

Astfel, pentru a putea merge, trebuie armonizate multe elemente 
care compun un proces de dezvoltare complex. Al treilea element 

este dezvoltarea scheletului. După cum am văzut, la naştere 
picioarele copilului nu sunt complet osificate. Ele sunt, în parte, 

cartilaginoase  şi, prin urmare, încă moi. Cum ar putea ele, în 
acestă stare, să susţină corpul? Scheletul trebuie să se întărească  

înainte de începutul mersului. Mai trebuie să observăm încă un 
lucru. Oasele capului, care, la momentul naşterii, nu erau unite, 

acum cresc împreună şi se unesc. Acum, dacă se împiedică şi cade, 

nu mai există un risc serios de a se produce leziuni asupra 
creierului copilului.  

Dacă, prin mijloace educaţionale, vrem să învăţăm copilul să 
meargă înainte de această perioadă, nu vom reuşi, deoarece 

mersul depinde de o serie de dezvoltări fizice care au loc simultan. 
Mai întâi trebuie să să se ajungă la anumite stări de maturaţie, 

strict localizate, iar forţarea dezvoltării naturale a copilului poate 
cauza numai rău. Natura este cea care conduce. Totul depinde de 

ea şi trebuie să respecte comenzile ei exacte. În acelaşi fel, dacă 
încercăm să oprim copilul care începe să meargă  n-o  putem face 



 85 

deoarece, în natură, îndată ce un organ s-a format el trebuie să 

intre în funcţiune. În limbajul naturii, cuvântul "a crea" nu 

înseamnă doar "a face ceva"; el înseamnă că ceea ce a fost făcut 
trebuie să i se permită să funcţioneze. Imediat ce a apărut un 

organ, el trebuie să înceapă a acţiona în sfera corespunzătoare. În 
termeni moderni, această activitate funcţională este denumită 

"experienţă în mediu". Dacă asemenea experienţă nu poate fi 
obţinută, organul eşuează în a se dezvolta normal, întrucât la 

început el este incomplet. El îşi încheie dezvoltarea doar dacă e 
folosit. 

De aici se înţelege faptul  că un copil se poate dezvolta 
complet doar prin intermediul experienţei în mediul înconjurător. 

Noi numim o asemenea experienţă, "muncă". Nici n-a apărut bine 
limbajul, că şi începe copilul să trăncănească şi nimeni nu-l poate 

convinge să tacă. Unul din cele mai dificile lucruri din lume este să 
faci un copil mic să tacă. Iar dacă i s-ar interzice să vorbească sau 

ar fi oprit să meargă, el n-ar putea să se dezvolte normal. El va 

suferi o blocare a dezvoltării. În schimb, el merge, aleargă,  sare şi 
aşa i se dezvoltă picioarele, prin folosire.  

Deci, copilul care şi-a extins independenţa prin dobândirea de 
noi capacităţi se poate dezvolta normal doar dacă e lăsat liber 

pentru a-şi exersa acele capacităţi. Copilul se dezvoltă prin 
exersarea independenţei câştigate. Pe scurt, dezvoltarea, cum o 

exprimă şi psihologia modernă, nu apare  de la sine. 
"Comportamentul fiecărui individ este un produs al experienţei în 

mediu". 
Dacă, prin urmare, ceea ce înţelegem prin educaţie este să 

ajutăm viaţa copilului în procesul de dezvoltare, tot ce putem face  
este să ne bucurăm de fiecare dată când el ne-arată că a ajuns la 

un nou nivel al independenţei. Ce bucurie nemărginită simţim când 
rosteşte primul cuvânt, cu atât mai mult cu cât ne dăm seama că 

n-am putut face nimic ca să ajutăm acest fenomen. Dar problema 

educaţiei se pune în mod direct atunci când ne gândim că acest 
progres al copilului - oricât de greu ar fi de oprit – poate, totuşi, să 

fie împiedicat, sau încetinit, de orice eşec în obţinerea experienţei 
necesare în raport cu  mediul. 

Deci, primul lucru pe care-l cere educaţia este asigurarea 
unui mediu înconjurător în care copilul să îşi poate dezvolta puterile 

ce-i sunt date de la natură. Aceasta nu înseamnă doar să-l distrăm 
şi să-l lăsăm să facă ce vrea. Înseamnă că trebuie să ne adaptăm 

mintea pentru a colabora cu natura, şi să ascultăm de una dintre 



 86 

legile ei, legea care decretează că dezvoltarea vine din experienţa 

în mediu. 

Cu primul pas făcut copilul atinge un nivel de experienţă 
superior. Observându-l în acest timp, vedem că el tinde mereu să-

şi lărgească independenţa. El vrea să acţioneze pe cont propriu, să 
care obiecte, să se îmbrace şi să se dezbrace singur, iar acest lucru 

nu se datorează vreunei sugestii din partea noastră. Impulsurile lui 
sunt aşa de energice, încât reacţia noastră obişnuită este de a le 

stopa. 
Dar făcând asta, noi nu oprim, în realitate, copilul, ci natura 

însăşi, deoarece voinţa copilului este în acord cu cea a naturii 
căreia îi respectă legile, una câte una. 

Mai întâi într-un fel, apoi în altul, el devine din ce în ce mai 
puţin dependent de persoanele din jurul lui, până când vine vremea 

când vrea să fie independent şi din punct de vedere mental. Atunci 
demonstrază o plăcere de a-şi dezvolta mintea prin propriile lui 

experienţe şi nu prin experienţele celorlalţi. Începe să caute 

raţiunea lucrurilor. Astfel se produce procesul de individuaţie a 
omului în perioada infantilă. Acestea nu sunt chestiuni de teorie 

sau opinie, ci sunt fapte observate cu uşurinţă. Când supunem că 
libertatea copilului trebuie să fie desăvârşită, că independenţa şi 

funcţionarea lui normală trebuie să fie garantate de societate, noi 
nu folosim limbajul unui idealism vag. Acestea sunt adevăruri 

dezvăluite prin observaţii pozitive făcute asupra vieţii şi naturii. 
Dezvoltarea umană este posibilă, practic, doar prin libertate şi 

experienţă în mediu.  
În orice caz, nu trebuie să proiectăm în lumea copiilor 

aceleaşi idei de independenţă şi libertate care constituie un ideal în 
lumea adulţilor. Dacă adulţilor li s-ar cere să se examineze ei înşişi 

şi să dea o definiţie a independenţei şi libertăţii, ar fi o definiţie 
lipsită de acurateţe, întrucât ideea lor de libertate este una foarte 

jalnică. Le lipseşte lărgimea orizonturilor infinite ale naturii. Doar în 

copil vedem reflectată măreţia naturii care, prin dăruirea libertăţii 
şi independenţei, dăruieşte însăşi viaţa. Ea o dăruieşte   urmând 

reguli neschimbătoare în ceea ce priveşte vârsta şi trebuinţele 
individului. Ea face din libertate o lege a vieţii: fii liber sau mori!  

Prin aceasta, eu cred că modul de acţiune al naturii ne oferă 
un ajutor, o nouă bază pentru interpretarea vieţii sociale. E ca şi 

când copilul care creşte ar expune vederii noastre întreaga scenă, 
din care noi, în viaţa noastră socială, preluăm doar câteva detalii 

minore. Ceea ce ne arată copilul este corect prin aceea că ne pune 
la dispoziţie un ghid  care să ne conducă spre realitate, spre 



 87 

adevăr. De fiecare dată când un adevăr natural este descoperit, el 

reduce îndoiala şi, din această cauză, libertatea pe care copilul şi-o 

câştigă prin creştere şi dezvoltare ne poate direcţiona gândirea pe 
căi noi de cel mai mare interes.   

Care poate fi, de fapt, scopul acestei cuceriri mereu 
crescânde a independenţei? De unde vine? El izvorăşte din 

personalitatea care creşte şi care devine, apoi, capabilă să se 
descurce singură. Dar aceasta se întâmplă peste tot în natură; 

fiecare fiinţă vie funcţionează separat şi vedem că şi copilul 
urmează planul naturii. El ajunge la libertate care e prima regulă a 

vieţii pentru tot ce e viu. Cum îşi realizează el această 
independenţă? O face prin intermediul unei activităţi continue. 

Cum devine el liber? Prin intermediul efortului constant. 
Singurul lucru pe care viaţa nu-l poate face niciodată este să stea 

nemişcată. Independenţa nu este o condiţie statică; ea este o 
cucerire continuă şi, în scopul de a ajunge nu doar la libertate, ci şi 

la tărie, la perfecţionarea propriilor capacităţi, e necesar să urmăm 

această cărare a trudei necontenite. 
Primul instinct al copilului este să-şi ducă singur acţiunile la 

bun sfârşit, fără să-l ajute cineva şi prima dovadă conştientă a 
independenţei ne-o arată când se apără împotriva acelora care 

încearcă să facă acţiunea în locul lui. Ca să reuşească singur, el îşi 
intensifică eforturile.  

Dacă, aşa cum cred atât de mulţi oameni, cel mai bun mod 
de viaţă ar fi să nu faci nimic, să stai şi să fii servit, atunci ce ar 

putea fi mai ideal decât viaţa pe care copilul a dus-o înainte de a se 
fi născut? Când era în pântec, mama făcea totul pentru el. Să ne 

gândim la sarcina înspăimântătoare de a învăţa să vorbeşti care-i 
permite omului matur să converseze cu semenii lui. Dacă "odihna" 

ar fi fost cu adevărat idealul vieţii, n-ar putea copilul să  renunţe la 
ideea de a învăţa să vorbească sau să se adapteze la o dietă 

normală? N-ar putea  el să se cruţe de necazul de a merge şi a-şi 

folosi mintea şi de toată povara pe care o trăieşte în procesul de 
familiarizare cu lumea din jurul lui?  

Dar aceasta este departe de realităţile pe care ni le dovedesc 
copiii. Ei ne arată că învăţăturile naturii diferă de idealurile pe care 

societatea le propune ca model pentru sine. Copilul caută 
independenţa prin intermediul muncii; o independenţă a corpului şi 

a minţii. Puţin îi pasă de cunoştinţele celorlalţi; el vrea să 
dobândească o cunoaştere proprie lui, să aibă experienţa lumii şi să 

o perceapă prin propriile lui eforturi, fără ajutor. Trebuie să 
înţelegem clar că, atunci când îi dăm copilului libertate şi 



 88 

independenţă, noi dăm libertate unui lucrător deja călit pentru 

acţiune, care nu poate trăi fără să muncească sau să fie activ. 

Această trăsătură este comună tuturor formelor de viaţă, iar  
ţinerea ei  în frâu face din copil un degenerat. 

Totul în lumea vie este activ. Viaţa înseamnă activitate la 
maximum şi doar prin activitate se poate căuta şi obţine 

perfecţionarea vieţii. Aspiraţiile sociale transmise nouă de 
generaţiile trecute; idealul numărului minim de  ore de lucru, de a 

avea pe alţii să lucreze în locul nostru, al  lenei niciodată completă 
- sunt semnele unei degenerări pe care natura a fost obligată să o 

producă în copilărie. 
Aceste aspiraţii sunt semne ale regresiei la acea persoană 

care, în primele zile ale vieţii, nu a fost ajutată  să se adapteze 
mediului înconjurător şi care, ca o consecinţă, simte antipatie faţă 

de el, faţă de efort. În timpul copilăriei, acestei persoane îi plăcea 
să fie ajutată şi servită, purtată în braţe sau în cărucior, era timidă 

în faţa altor copii şi îi plăcea  să doarmă cât mai mult. Acum 

prezintă trăsăturile degenerării, recunoscută şi descrisă de ştiinţă 
ca o tendinţă de întoarcere în pântecul mamei. Copilul care a fost 

născut normal şi care se dezvoltă normal merge spre 
independenţă. Cel care evită acest lucru este degenerat.  

Educaţia acestor nefericiţi prezintă o problemă destul de 
diferită. Cum să vindecăm regresia care întârzie şi deformează 

dezvoltarea normală? Copilul deviat nu iubeşte mediul înconjurător 
pentru că-l simte plin de tot felul de dificultăţi. Pentru el e prea 

aspru şi potrivnic. Astăzi, centrul scenei în  ştiinţa psihologiei 
copilului este ocupat de acest copil deviat, de aceea ar fi mai bine 

dacă s-ar numi psihopatologia copilăriei. Au fost întemeiate 
numeroase clinici de îndrumare a copilului, iar numărul lor e în 

continuă creştere şi au fost elaborate noi tehnici, cum ar fi terapia 
prin joc, pentru a face faţă numărului crescând al copiilor cu 

tulburări de comportament. Pedagogia ne învaţă că mediul 

înconjurător trebuie să ofere mai puţină rezistenţă; aşa că 
obstacolele din mediu care nu sunt indispensabile, sunt reduse din 

ce în ce mai mult, sau, probabil, îndepărtate complet. Azi, tot ce e 
în jurul copilului e aranjat cât mai atractiv posibil, în special pentru 

acei copii care simt repulsie faţă de propriul lor mediu înconjurător. 
Acest lucru e făcut în speranţa creşterii sentimentelor de simpatie 

şi dragoste care să le învingă pe cele de neîncredere şi dezgust. 
Sunt asigurate,  de asemenea, activităţi plăcute, deoarece ştim că 

dezvoltarea rezultă din activitate. Ambianţa trebuie să fie bogată în 
motive care stârnesc interesul pentru activitate şi care invită copilul 



 89 

să experimenteze singur. Acestea sunt principii dictate de viaţă şi 

natură, ce ajută copilul deviat cu caracteristici regresive dobândite 

să treacă de la tendinţa de a lenevi la dorinţa de a munci, de la 
letargie şi inerţie, la activitate, de la o stare de teamă (care se 

exprimă, uneori, prin ataşamentul excesiv faţă de unele persoane 
de care copilul nu poate fi despărţit) la o libertate plină de bucurie, 

libertatea de a începe cucerirea vieţii. 
De la inerţie la muncă! Aceasta este calea vindecării, 

întocmai cum, de la inerţie la muncă e calea dezvoltării copilului 
normal. Aceasta trebuie să fie baza pentru o educaţie nouă. Natura 

însăşi o indică şi o stabileşte. 
Deşi nu doresc să mă implic în discuţii teoretice lungi, aş 

dori, înainte de a merge mai departe, să clarific ceva legat de 
folosirea de către mine a cuvântului "maturaţie". Întrucât cred că o 

idee precisă a concepţiei mele asupra acestui subiect este 
importantă pentru înţelegerea, nu doar a capitolelor ce urmează, ci 

şi a altor părţi ale acestei cărţi. La origine, cuvântul "maturaţie" a 

fost folosit în genetică şi embriologie, pentru a indica acea perioadă 
a dezvoltării celulei germinative originare, în care aceasta se 

transformă dintr-o celulă imatură într-una matură*, înainte ca 
fecundarea să aibă loc. 

Dar, în psihologia perioadei infantile, acest termen a dobândit 
un înţeles mult mai larg. El denotă un tip de mecanism reglator 

pentru procesul de creştere, care asigură echilibru în organism ca 
întreg şi în dirijarea impulsurilor lui de creştere. Arnold Gesell, în 

special, a dezvoltat acest concept, deşi el n-a formulat vreo 
definiţie foarte precisă. Dar, dacă pricep corect înţelesul lui, el 

susţine că dezvoltarea individului este supusă unor legi fixe care 
trebuie respectate, deoarece copilul "are tendinţe şi trăsături 

constituţionale, în mare măsură înnăscute, care determină cum, ce 
şi, în anumite limite, chiar şi când va învăţa".** 

Cu alte cuvinte, Gesell spune că în copil există funcţii care nu 

pot fi influenţate prin instruire***.  
Acest lucru este adevărat doar dacă ne referim la viaţa fizică. 

În fapt, aşa cum am spus mai sus, noi nu putem învăţa un copil să 
meargă înainte de fi apărut anumite stări de maturaţie localizate. 

În acelaşi fel, nici un copil nu poate învăţa să vorbească înainte de 

                                                           
*
 Pentru o descriere clară a acestui proces cf. H.S.Jennings, Genetics, New York, 1935. 

**
 Arnold Gesell, M.D., Infant and Child in the Culture of To-day, New York şi Londra, 

1948,pagina 40. 
***

 Arnold Gesell, M.D., Stair-climbing Experiment in Studies in Child Development, New York şi 

Londra, 1948, pagina 58 



 90 

o anumită vârstă (întocmai cum nimeni nu-l poate opri, odată ce a 

început). Oricine a urmărit munca mea ştie că totdeauna am fost 

printre cei dintâi care au apărat ideea că copiii cresc în 
conformitate cu legi naturale; într-adevăr, consider aceste legi ca 

fiind baza educaţiei. Totuşi afirmaţiile lui Gesell mi se par prea 
biologiste, pentru a fi strict aplicate creşterii mentale a copiilor. În 

conformitate cu doctrina lui monistă, el susţine că "mintea copilului 
se desfăşoară la fel ca şi corpul lui, ca  rezultat al proceselor de 

dezvoltare"*.  Dar acest lucru cu greu poate fi  considerat exact. 
Dacă noi creştem un copil într-un loc izolat, departe de contacte 

umane, dându-i nimic mai mult decât hrană fizică, dezvoltarea lui 
corporală va fi normală, dar cea mentală va fi grav diminuată. Un 

exemplu convingător a fost dat de dr. Itard în relatarea eforturilor 
lui răbdătoare de a-l învăţa pe acel băiat, cunoscut la vremea 

aceea ca "Sălbaticul din Aveyron*** .                                          
Aşa cum am spus adesea, e adevărat că noi nu putem  face 

genii. Noi putem doar să dăm fiecărui individ şansa de a-şi împlini 

posibilităţile lui potenţiale. Dar dacă e să vorbim de un proces de 
"maturaţie biologică", trebuie să fim, de asemenea, pregătiţi să 

recunoaştem un proces de "maturaţie psihologică". Aşa cum am 
încercat să arătăm în capitolele anterioare, aceasta merge în 

paralel cu toate fenomenele  observate în embriologie.  
În procesul vital al formării unui organism noi nu putem 

distinge nicăieri o totalitate care creşte ca ansamblu; şi nici  
creşterea nu se desfăşoară în mod regulat şi gradual.  Dezvoltarea 

fiecărui organ apare separat  în jurul unor centri de activitate. 
Activitatea acestor centri durează un timp limitat şi încetează odată 

cu apariţia organului. Pe lângă aceste puncte sau centri activi, care 
sunt preocupaţi de formarea organelor, mai există şi perioadele 

senzitive care joacă un rol important în ghidarea comportamentului 
animal, până când acesta poate trăi în lumea exterioară. Acest 

lucru a fost arătat de biologul olandez De Vries şi-l găsim minuţios 

identic în dezvoltarea psihologică a copilului - un fapt care ne 
convinge că natura umană  e întru totul credincioasă metodelor 

vieţii. 
Înseamnă că "maturaţia" este, de departe, mai mult decât 

„suma netă a efectelor genelor funcţionând într-un ciclu temporal 

                                                           
*
 Prefaţa la cartea lui Gesell: The Embriology of Behaviour, New York şi Londra, 1945. 

**
 Dr.J.M. Itard, Rapports et Memoires sur le Savage de l’Aveyron, l’Idiotie et la Surdi-mutite, Paris, 

1807. 

 



 91 

auto-limitat”*, întrucât, în afară, de efectele genelor există şi 

efectele mediului înconjurător asupra căruia ele acţionează. Acest 

mediu înconjurător trebuie să joace un rol dominant în procesul 
maturaţiei. 

Cât priveşte maturaţia psihologică, aceasta poate să survină 
doar prin experienţa în mediul înconjurător, iar aceasta din urmă îi 

schimbă forma la fiecare nivel de dezvoltare pentru că Horme-ul îşi 
schimbă tipul, manifestându-se la individ ca un interes intens 

pentru repetarea de foarte multe ori a anumitor acţiuni fără nici un 
scop clar, până când - datorită acestei repetiţii – apare, dintr-o 

dată, cu forţă explozivă, o funcţie nouă. Astfel, modelul particular 
al funcţiei a fost construit de un proces de maturare invizibil din 

afară, întrucât aceste acţiuni repetate nu par să aibă vreo legătură 
directă cu funcţia pe care o produc şi sunt abandonate îndată ce ea 

apare. Între timp, interesul corespunzător al copilului trece acum la 
o altă activitate ce va pregăti o altă funcţie. În cazul în care copilul 

e împiedicat de a se bucura de aceste experienţe tocmai în 

momentul planificat de natură de  a proceda aşa, sensibilitatea 
specială care-l atrage spre ele va dispărea,  ceea ce va avea un  

efect negativ asupra dezvoltării şi, prin urmare,  asupra maturizării 
lui. 

Căutând  o definiţie mai largă a maturaţiei, am găsit-o într-
un manual recent de psihologie**, sunând astfel: "Maturaţia constă 

în transformări structurale care sunt, în principal, ereditare, de ex., 
care îşi au originea în cromozomii ovulului fertilizat, dar aceste 

transformări sunt produse, în parte,  şi de o interacţiune dintre 
organism şi mediul înconjurător".   

Interpretând aceasta în lumina propriilor noastre descoperiri, 
putem spune că omul se naşte cu o forţă vitală (horme) deja 

prezentă în structura generală a minţii absorbante, cu specializările 
şi diferenţierile ei pe care le-am descris sub titlul de "nebuloase". 

Această structură se schimbă în timpul copilăriei sub 

îndrumarea a ceea ce noi am numit (după De Vries), perioade 
senzitive.*** Prin urmare, creşterea şi dezvoltarea psihică sunt 

călăuzite de: mintea absorbantă, nebuloase şi perioadele senzitive 
cu mecanismele lor respective. Acestea sunt ereditare şi 

caracteristice speciei umane. Însă promisiunea pe care o poartă cu 

                                                           

 
*

 A. Gesell, The Embriology of Behaviour, pagina 23. 
**

 E.G. Boring, H.S. Langfeld şi H.P. Weld, Introduction to Psychology, New york, 1939. 
***

 Cf. Dr. Maria Montessori, The Secret of Childhood, Orient Longmans, Bombay, Calcutta, 

Madras, 1951 (ed.I Longmans Green & Co.Ltd., Londra, 1936).  



 92 

ele poate fi împlinită doar prin experienţa activităţii libere asupra 

mediului înconjurător. 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 



 93 

9 

PRIMELE  

ZILE  

ALE VIEŢII 

 
 

 
 

Dacă ceea ce trebuie să facem este să ajutăm viaţa mentală 

a omului, atunci prima lecţie pe care trebuie s-o învăţăm este că 
mintea absorbantă a copilului mic îşi află tot ce-i trebuie pentru a 

se hrăni în mediul înconjurător. Aici urmează să-şi găsească locul şi 
să se construiască singură din ceea ce preia. Trebuie, deci, ca, mai 

ales la începutul vieţii, să facem un  mediu înconjurător cât mai 
interesant şi atractiv posibil. 

Copilul, după cum am văzut, trece prin faze succesive de 
dezvoltare şi, în fiecare din acestea, mediul înconjurător are de 

jucat un rol important - deşi diferit. Dar în niciuna din faze nu are 
mediul mai multă importanţă decât în cea imediat după naştere. 

Puţini oameni, până acum, sunt conştienţi de asta, deoarece, până 
nu de mult, nici nu se bănuia că, în primii doi ani de viaţă, copiii au 

trebuinţe mentale. Ei bine, acum se ştie că acestea, sunt atât de 
imperioase, încât ignorarea lor va avea consecinţe dăunătoare 

pentru totdeauna. 

Atenţia cercetătorilor era, de obicei, fixată în totalitate asupra 
laturii fizice, a bunăstării copilului. Mai ales în acest secol, medicina 

şi igiena au elaborat un tratament meticulos pentru a reduce rata 
mare a mortalităţii infantile. Dar, tocmai pentru că ţintea să reducă 

mortalitatea, acest tratament a fost limitat doar la sănătatea fizică. 
Domeniul sănătăţii mentale este încă aproape neexplorat, iar cei 

care sunt preocupaţi de el găsesc puţine indicii care să-i orienteze  
în afară de istoria naturii şi de credinţa că scopul major al copilăriei 

este de a forma un individ adapatat vieţii sociale a zilelor lui. 



 94 

Istoria naturală, ce ne arată ea? Ea sugerează existenţa unei 

prime perioade de izolare şi de adaptare mentală la lumea 

exterioară - un lucru necesar chiar şi pentru acele mamifere care 
se nasc cu viitorul comportament deja trasat. 

Dacă ne amintim că, la naştere, omul nu are comportament 
predestinat şi că, pentru un copil, problema nu este una de trezire 

mentală, ci de creaţie mentală, vedem imediat uriaşul rôle pe care 
mediul trebuie să-l joace în viaţa lui. Importanţa şi valoarea lui 

sunt mărite la scară gigantică, la fel cum sunt şi pericolele pe care 
le poate conţine. De aici grija pe care trebuie să o avem faţă de 

toate condiţiile ce-l înconjoară pe noul-născut, astfel încât să nu-i 
provoace repulsie sau să dezvolte tendinţe regresive, ci să se simtă 

atras de lumea nouă în care a intrat. Aceasta îl va ajuta în marea 
lui sarcină de absorbire de care depind progresul, creşterea şi 

dezvoltarea. 
În timpul primului an de viaţă există perioade diferite, fiecare 

necesitând un mod special de îngrijire*. Prima, foarte scurtă, este 

episodul dramatic al naşterii copilului. Fără a intra în amănunte,  
putem indica anumite principii. Copilul trebuie să rămână (în 

primele câteva zile), pe cât posibil, în contact cu mama sa. Nu 
trebuie să fie prea mult contrast în ceea ce priveşte căldura, 

lumina, zgomotul în raport cu condiţiile lui de dinainte de naştere, 
unde, în pântecul mamei sale, exista linişte perfectă, întuneric şi o 

temperatură constantă. În clinicile pediatrice moderne mama şi 
copilul sunt ţinuţi într-o cameră cu pereţi de sticlă, având o 

temperatură constantă controlată astfel încât să poată fi adusă 
încet-încet la temperatura normală de afară. Sticla este albastră 

pentru a da o lumină redusă. 
Există, de asemenea, reguli stricte de manipulare şi 

deplasare a bebeluşului. Acestea contrastează foarte mult faţă 
practica anterioară, când bebeluşul era, de obicei, cufundat într-o 

căldare cu apă aflată pe podea şi primea, astfel, un şoc sever. În 

zilele noastre, în loc de a-l îmbrăca rapid fără a ne gândi la trăirile 
lui, ca şi când ar fi un obiect nesimţitor, ştiinţa susţine că bebeluşul 

ar trebui atins cât mai puţin posibil şi că n-ar trebui îmbrăcat deloc, 
ci ţinut într-o cameră simplă şi suficient încălzită ca să-i ţină cald. 

De asemenea, s-a schimbat şi modul de a deplasa copilul. El este 
cărat într-o plăpumioară  matlasată, ca într-un hamac, pe care este 

aşezat cu mişcări uşoare;  nu trebuie ridicat sau coborât brusc; e 

                                                           
*
 Pentru un studiu  exhaustiv al acestuia vezi Florence Brown Sherborn, The Child,  New York şi 

Londra, 1941. 



 95 

mânuit cu aceeaşi delicateţe ca şi răniţii. Motivele  pentru care se 

procedează astfel nu sunt doar de ordin igienic. Asistentele poartă 

pe nas o panglică de voal, aşa încât microbii să nu treacă de la ele 
în aerul înconjurător, iar mama şi copilul sunt trataţi ca şi când ar fi 

organe ale aceluiaşi corp, comunicând unul cu altul. Adaptarea 
copilului la lume e astfel favorizată în direcţia naturală, pentru că 

există o legătură specială ce uneşte mama şi copilul, aproape ca o 
atracţie magnetică. 

Mama radiază forţe invizibile cu care copilul este deprins iar 
acestea constituie pentru el un ajutor în zilele dificile ale adaptării. 

Am putea  spune că, în raport cu mama, copilul şi-a schimbat 
doar poziţia: acum e în afara corpului ei, nu mai e  în interior. Dar 

toate celelalte rămân la fel, iar comuniunea dintre ei există încă. 
Acesta este modul în care se concepe azi relaţia mamă-copil, deşi, 

doar cu câţiva ani în urmă, mama şi nou-născutul erau separaţi 
imediat, chiar şi în cele mai bune clinici.  

Ceea ce am descris e considerat "ultimul cuvânt" în îngrijirea 

ştiinţifică a copilului. Dar natura ne arată că aceste măsuri extreme 
nu sunt necesare de-a lungul întregii copilării. După un timp scurt, 

mama şi copilul se pot întoarce din izolare şi pot lua parte la viaţa 
socială. 

Problemele sociale ale copilului nu sunt aceleaşi ca cele ale 
unui adult. Până acum, inegalităţile sociale au afectat copiii în mod 

invers decât pe părinţii lor. Deoarece nu e deloc paradoxal să 
spunem că în timp ce adulţii suferă când fac parte dintre săraci, 

copiii suferă printre bogaţi. În afară de îmbrăcămintea sofisticată, 
de obiceiurile sociale, de grupurile de prieteni şi rude care vizitează 

bebeluşul, se întâmplă ca în clasele avute mama să-şi încredinţeze 
copilul unei doici, sau să caute alte mijloace de a scăpa de el, în 

timp ce, în condiţii sărace, mama urmează calea naturii şi-şi ţine 
copilul alături de ea. Pe numeroase căi ajungem să vedem că 

lucrurile pe care lumea adultă le consideră valoroase, pot avea 

efecte contrare în lumea copiilor. 
După ce a trecut această perioadă, copilul se adaptează el 

însuşi la condiţiile din mediu, în mod calm şi fără aversiune. El se 
înscrie pe drumul independenţei pe care am descris-o, şi îşi 

deschide braţele spre mediul înconjurător. El absoarbe modul de 
viaţă al celor din jur şi-l face propriul lui mod.  

Prima lui activitate pe această cale, care poate fi foarte bine 
numită cucerire, este folosirea simţurilor. Membrele sale sunt 

nemişcate iar el zace inert, deoarece ţesuturile osoase nu sunt 



 96 

definitivate. Deci, viaţa lui nu  poate fi una a deplasării. Doar 

mintea lui este activă  absorbind impresiile aduse de simţuri. 

Ochii lui sunt ageri şi curioşi şi trebuie să ne amintim că, aşa 
cum arată cercetările recente, ochii copilului nu sunt afectaţi doar 

de lumină. El nu este în nici un caz pasiv. Fără îndoială, în timp ce 
primeşte impresii, el este un căutător activ în lumea sa. El însuşi 

caută impresii. 
Acum, dacă am face disecţia unui ochi de animal, am vedea 

un aparat vizual care nu diferă de al nostru, un fel de camera 
obscura. Dar, prin natura lor, animalele îşi folosesc ochii într-un 

mod mai limitat. Ele sunt atrase de unele lucruri mai mult decât de 
altele  Astfel, ele nu cuprind cu vederea întregul lor mediu 

înconjurător. Ele dispun de un fel de dispozitiv de ghidare care le 
direcţionează activitatea pe anumite canale şi îşi folosesc ochii în 

conformitate cu acesta. 
Acest ghid există în ele încă de la început. Simţurile lor sunt 

formate şi perfecţionate astfel încât să-l poată urma. Astfel, ochii 

pisicii (ca şi ai celorlalte animale de pradă nocturne) sunt adaptaţi 
să vadă în întuneric; dar pisica, deşi îi place întunericul, este 

interesată de lucrurile care se mişcă şi nu de acelea care stau 
nemişcate. Dacă se mişcă ceva în întuneric, pisica se năpusteşte 

imediat asupra lui, fără să ţină cont de restul scenei. Ea nu are un 
interes general faţă de mediul ei, ci doar un impuls instinctiv spre 

anumite aspecte ale acestuia. În acelaşi fel, unele insecte sunt 
atrase de florile de o anumită culoare, deoarece în florile de acea 

culoare îşi găsesc hrana. Ei, bine, o insectă proaspăt ieşită din 
crisalidă nu poate avea nici un fel de experienţă în acest domeniu. 

Este ghidată de instinct, iar ochii o ajută să acţioneze în 
conformitate cu acesta. Comportamentul speciei este controlat de 

acest ghid. În nici un caz indivizii speciei nu se supun în mod 

mecanic simţurilor. Nu simţurile sunt cele care îl ghidează pe 
individ. Dar simţurile există şi prestează servicii stăpânului lor, cel 

care acţionează, astfel, călăuzit. 
Copilul este favorizat în mod deosebit. Simţurile sale, care, 

de asemenea, au un ghid, nu sunt limitate  cum sunt cele ale 
animalelor. Pisica se limitează la lucrurile din mediu care se află în 

mişcare şi este atrasă de acestea. Copilul nu are asemenea limite. 
El observă tot ce se poate vedea iar experienţa ne arată că 

absoarbe totul în mod egal. Mai mult decât atât, el nu absoarbe 
doar cu ajutorul aparatului fotografic din ochiul său ci, s-ar putea 

spune că în el se produce un fel de reacţie psiho-chimică astfel 
încât aceste impresii devin parte integrantă a personalităţii sale. S-



 97 

ar putea spune cu siguranţă că - în afară de dovezile ştiinţifice- o 

persoană a cărei viaţă este condusă doar de dorinţele sale, care stă 

la mila acestora, suferă de un defect interior. Ghidul său călăuzitor 
poate exista încă, dar puterea lui de a-i influenţa conduita, a slăbit. 

Acest lucru îl transformă într-un automat, o maşinărie victimă a 
propriilor sale simţuri, o fiinţă pierdută şi abandonată. 

Aşadar, îngrijirea şi menţinerea în stare trează a ghidului din 
fiecare copil este o problemă de maximă importanţă. 

Comparaţia pe care am făcut-o ne ajută să înţelegem puterea 
de care dispune copilul de a  absorbi din mediul înconjurător. Există 

unele insecte care seamănă cu frunzele iar altele care seamănă cu 
lujerul plantei. Ele îşi petrec viaţa pe frunze şi lujere, cu care 

seamănă atât de bine, încât  par una cu acestea. Ceva asemănător 
se întâmplă şi cu copilul. El absoarbe viaţa care se desfăşoară în 

jurul lui şi devine una cu ea, aşa cum aceste insecte devin una cu 
vegetaţia în care trăiesc. Impresiile copilului sunt atât de profunde 

încât are loc o schimbare biologică sau psihochimică, prin care 

mintea sa ajunge să semene cu însuşi mediul înconjurător. Copiii 
devin asemeni lucrurilor pe care le îndrăgesc. S-a descoperit că 

această putere de a absorbi mediul înconjurător şi de a ajunge să 
semene cu acesta există în fiecare formă de viaţă. 

La insectele de care am amintit şi la alte animale, această 
putere există în mod fizic. La copil ea există în mod psihologic.  

Şi trebuie să o socotim printre atributele majore ale 
vieţuitoarelor. Copilul nu priveşte lumea aşa cum o privim noi. Noi 

putem vedea ceva şi să spunem "Ce frumos!", apoi trecem la alte 
lucruri reţinându-l vag, ca pe o amintire. Dar copilul îşi construieşte 

cea mai profundă individualitate din cele mai profund resimţite 
impresii pe care le primeşte, iar acest lucru se întâmplă, în special, 

în prima parte a vieţii sale. În perioada prunciei, doar cu ajutorul 
capacităţilor sale infantile, copilul dobândeşte caracteristici care îl 

vor marca pentru totdeauna - cele de limbă, de religie, de rasă, şi 

aşa mai departe. Acesta este felul său de a se adapta lumii în care 
se găseşte. În timp ce face acest lucru, el este fericit iar mintea lui 

se maturizează. 
Şi nu numai asta, dar el se adaptează fiecărei forme de 

mediu în care pătrunde ulterior. Ce se înţelege prin această 
"producere de adaptare"? Noi considerăm că înseamnă procesul de 

autotransformare a cuiva în asemenea măsură încât să se 
potrivească mediului său înconjurător, care devine apoi, parte din 

fiinţa sa. Aşadar, trebuie să ne întrebăm ce avem de făcut  şi ce fel 
de mediu trebuie să creăm, dacă vrem să ajutăm copilul. 



 98 

Dacă am avea de a face cu un copil de trei ani, el ar putea fi 

în măsură să ne spună singur. Ar trebui să observăm că nu 

tânjeşte după flori sau lucruri frumoase. De asemenea, ar trebui să 
anticipăm şi să-i oferim motive de activitate specifice stadiului său 

de dezvoltare. Putem descoperi cu uşurinţă ce tipuri de activităţi 
sunt la îndemână care să-i permită exersarea capacităţilor sale în 

creştere. Dar când este vorba despre un nou născut care urmează 
să îşi construiască adaptarea, ce fel de mediu îi putem pregăti?  

În gândirea contemporană nu există răspuns la această 
întrebare. De fapt, mediul natural al copilului este lumea, tot ceea 

ce îl înconjoară. Ca să înveţe o limbă, îi trebuie să trăiască cu cei 
care o vorbesc, altfel nu va reuşi. Dacă trebuie să achiziţioneze  

capacităţi  mentale deosebite, atunci trebuie să trăiască alături de 
oameni care folosesc în mod constant aceste capacităţi. Obiceiurile, 

manierele şi deprinderile grupului său pot să rezulte doar din traiul 
împreună cu cei care le posedă. 

 Acum, în realitate, aceasta este una dintre cele mai 

revoluţionare idei, deoarece se opune celor gândite şi făcute în 
ultimii ani în acest sens. Datorită unei concepţii bazate exclusiv pe 

igiena fizică, s-a ajuns la concluzia - sau mai degrabă la concluzia 
greşită - că ar trebui o izolare a copilului! Rezultatul a fost o 

cameră specială sau "creşă", amenajată separat pentru copii, iar 
când aceasta a fost considerată neigienică, a fost luat drept model 

spitalul. Copilul a fost lăsat singur şi pus să doarmă cât mai mult, 
ca şi cum ar fi fost bolnav.  

Trebuie, însă, să ne dăm seama că, dacă aceasta este o 
formă de progres în igiena corporală, ea prezintă totodată un 

pericol pentru sănătatea mentală. Dacă copilul este izolat într-o 
creşă însoţit doar de o infirmieră, dacă nu are parte de dragoste 

maternă adevărată; creşterea şi dezvoltarea sa normală sunt 
stopate. Un  sentiment de întârziere,   de insatisfacţie, de  foame 

mentală,  îl poate afecta foarte grav.  În loc să trăiască aşa cum şi-

ar dori, împreună cu mama lui, cu care are o legătură de simpatie 
specială, el stă tot timpul în compania infirmierei care de-abia 

vorbeşte cu el. Deseori este închis într-un "cărucior" din care nu 
poate vedea nimic din ceea ce se întâmplă în lumea din jur. 

 Aceste condiţii nefavorabile sunt cu atât mai rele, cu cât 
familia în care s-a născut este mai bogată. Din fericire, de la război 

încoace, această stare de lucruri s-a schimbat mult. Sărăcia şi noile 
idei sociale au readus părinţii lângă copiii lor într-o companie 

benefică şi plină de dragoste. 



 99 

Îngrijirea copiilor ar trebui considerată cu adevărat o 

problemă de importanţă socială. Obsevaţiile şi studiile moderne 

despre copii ne-au făcut să înţelegem că, imediat ce copilul poate 
ieşi din casă, îl putem lua cu noi, lăsâdu-l să privească în jur cât 

mai mult posibil. Aceasta ne duce înapoi în vremea cărucioarelor 
înalte, iar modelul creşelor a fost şi el transformat. În timp ce 

respectă cu rigurozitate standardele igienice, pereţii săi sunt 
decoraţi cu o mulţime de imagini iar copilul stă pe un suport uşor 

înclinat, astfel încât să domine întreaga scenă - şi să nu aibă 
privirea fixată doar în tavan.  

Problema limbajului este şi mai dificilă, în special în cazul 
angajării de bone care, cel mai adesea, aparţin unei clase sociale 

diferite de cea a copilului. Un alt aspect al acestei probleme este 
dacă e bine să fie prezent copilul atunci când părinţii discută cu 

prietenii lor. În ciuda tuturor obiecţiilor care ar putea fi aduse, 
trebuie spus că, dacă dorim să ne ajutăm copilul, trebuie să-l ţinem 

cu noi, astfel încât să poată vedea ce facem şi să audă ce spunem. 

Chiar dacă el nu înţelege în mod conştient ce se petrece,  va reţine 
în subconştient o impresie a evenimentului. Această impresie este 

absorbită şi ajută la dezvoltarea copilului. În ce direcţie se vor 
îndrepta preferinţele copilului când va fi scos din casă? Nimeni nu 

va putea spune cu certitudine;  trebuie să observăm copilul. 
Mămicile şi bonele pricepute permit copilului să se apropie şi să 

privească cât timp doreşte, atunci când îl văd interesat de ceva 
anume. Ele îl ridică la nivelul obiectului  care îi atrage privirea şi îi 

urmăresc faţa luminată de interes şi dragoste pentru lucrul care i-a 
atras atenţia. Cum putem noi judeca ce-l va interesa pe micuţ? Noi 

înşine trebuie să ne punem la dispoziţia sa. Toate ideile din trecut 
trebuie, aşadar, inversate, iar aceste idei revoluţionare trebuie 

răspândite printre adulţi. Este necesar ca noi toţi să devenim 
convinşi că micuţul contruieşte în sine o adaptare vitală la mediul 

său înconjurător şi că, prin urmare, trebuie să aibă un contact 

deplin şi complet cu acesta. Dacă copilul dă greş în această 
întreprindere, ne vom confrunta cu grave probleme sociale. 

Câte probleme de ordin social nu sunt cunoscute astăzi ca 
decurgând din eşecul indivizilor în procesul de adaptare, fie în plan 

moral, fie în altele? Aceasta este o problemă fundamentală şi ne 
face să înţelegem că ştiinţa despre îngrijirea copiilor trebuie să 

devină cea mai profundă şi permanentă preocupare a oricărei 
societăţi civilizate. 

Daţi-ne voie să întrebăm cum a fost posibil ca un adevăr atât 
de evident şi de important să fie ignorat atâta timp. Aceia care nu 



 100 

sunt încrezători în ideile noi, vor da replica de bun-simţ că 

generaţiile trecute au reuşit şi fără aceste cunoştinţe. Ni se va 

spune: "Rasa omenească are o vechime considerabilă;  mii de 
oameni au trăit deja: Eu însumi am crescut şi la fel copiii mei, fără 

ajutorul unor asemenea teorii. Copiii de pe vremea mea au învăţat 
să vorbească, chiar au dobândit obişnuinţe atât de persistente încât 

să devină prejudecăţi”. 
Dar haideţi să ne gândim, pentru o clipă, la multele popoare 

care trăiesc la nivele culturale diferite de ale noastre. În chestiunea 
creşterii copiilor, cele mai multe par să fie mai luminate decât noi, -  

cu toate idealurile noastre occidentale ultramoderne. Niciunde în 
altă parte nu găsim copii trataţi într-o manieră atât de contrară 

nevoilor lor naturale. În majoritatea ţărilor, copiii îşi însoţesc 
mamele peste tot. Mama şi copilul sunt de nedespărţit. În tot 

timpul când sunt împreună, mama vorbeşte şi copilul ascultă. 
Mama negociază preţul cu vânzătorul în prezenţa copilului; el vede 

şi aude tot ceea ce se întâmplă. Acest lucru se petrece de-a lungul 

întregii perioade de alăptare maternă, care este şi motivul acestei 
strânse apropieri. Mama trebuie să-şi hrănească copilul, prin 

urmare, când pleacă, ea nu-l poate lăsa singur acasă. Acestei 
trebuinţe  de hrană i se adaugă dragostea şi afecţiunea reciprocă. 

În acest fel, trebuinţa de hrană şi dragostea ce uneşte aceste două 
fiinţe, se combină, amândouă, în rezolvarea problemei  de adaptare 

a copilului la lume, iar acest lucru se  întâmplă în cel mai natural 
mod posibil. Mama şi copilul sunt una.  

Exceptând situaţiile în care gradul de civilizaţie a anulat acest 
obicei, nici o mamă nu-şi încredinţează copilul altcuiva. Copilul 

împărtăşeşte viaţa mamei şi ascultă tot timpul. Se spune de obicei 
că mamele vorbesc mult, dar  acest lucru e un ajutor necesar 

pentru dezvoltarea copilului şi pentru munca lui de adaptare. Dacă 
ar  auzi numai cuvintele adresate lui copilul ar câştiga foarte puţin. 

Doar atunci când aude discuţiile adulţilor şi poate să vadă acţiunile 

care dau sens discuţiilor, copilul prinde, puţin câte puţin, chiar şi 
construcţia propoziţiilor. Acest lucru este mult mai important decât 

cuvintele monosilabice pe care le gângureşte mama lui cu el. Este 
limbajul gândirii vii îmbrăcată în acţiune. 

Toate marile grupuri umane, naţiunile sau rasele au 
diferenţele lor individuale; de exemplu, au modalităţi diferite de a 

transporta copilul. Studiul acestei teme este unul dintre cele mai 
interesante în moderna ştiinţă a etnologiei. În cele mai multe părţi 

ale lumii, mamele îşi pun copiii într-un pătuţ sau într-o geantă 
mare; ele nu îşi duc copiii în braţe. În unele ţări, copilul este prins 



 101 

pe o bucată de lemn care se aşează pe umerii mamei când se duce 

la muncă. Unele mame îşi atârnă copiii de gât, altele de spate, iar 

altele îi pun în nişte coşuri mici; dar, în toate ţările, mamele au 
găsit o modalitate de a-şi lua copiii cu ele. Pentru a rezolva 

problema respiraţiei şi a preveni riscul sufocării, când există 
obiceiul de a căra copilul cu faţa spre spatele mamei, se iau măsuri 

de precauţie speciale. Femeile japoneze, de exemplu, duc copilul în 
aşa fel încât gâtul lor să fie deasupra umărului persoanei de care e 

legat. De aceea, cei care au călătorit prima dată în Japonia, i-au 
numit pe japonezi "rasa celor cu două capete". În India copilul este 

purtat pe şold, iar Pieile Roşii leagă copilul  cu cureaua de spate 
într-un fel de leagăn care îl ţine spate în spate cu mama sa, dar îi 

permite să vadă tot  ceea ce se întâmplă în spatele ei. Ideea 
abandonării copilului este atât de departe de mintea acestor mame, 

încât, cum s-a întâmplat odată într-un trib African când noua regină 
care urma să fie încoronată i-a uimit pe misionarii care participau la 

ceremonie,  apărând cu bebeluşul său. 

Un alt aspect este obiceiul de  prelungire a perioadei de 
alăptare. Uneori acest lucru durează un an şi jumătate; alteori doi 

sau chiar trei ani. Acest lucru nu are nimic de a face cu nevoile 
nutriţionale ale copilului, deoarece, între timp, copilul a devenit 

capabil să mănânce şi alte feluri de mâncare; dar prelungirea 
alăptării cere mamei să rămână împreună cu copilul, iar aceasta îi 

împlineşte trebuinţa inconştientă de a-şi ajuta  progenitura  să aibă 
parte de o viaţă socială plină, în care să-şi construiască psihicul. 

Deoarece, chiar dacă mama nu vorbeşte  copilului, simplul fapt de 
a fi cu ea îl aduce în contact cu lumea; el vede şi aude oamenii pe 

stradă şi la piaţă, căruţe, animale şi alte imagini îşi fac loc în 
mintea lui, chiar dacă nu ştie cum se numesc. Urmăriţi cum i se 

luminează faţa când mama lui se târguieşte la o tarabă pe preţul 
fructelor. Veţi vedea imediat ce interes profund îi trezesc gesturile 

şi cuvintele. 

Se poate observa, de asemenea, că un copil care merge cu 
mama sa nu plânge niciodată decât dacă este bolnav sau suferă în 

vreun fel. Uneori el poate adormi, dar nu plânge. Dacă veţi privi 
vreodată fotografii documentare făcute  cu scopul special de a 

surprinde viaţa socială a unei ţări, veţi observa că nici unul dintre 
copiii aflaţi cu mamele lor nu plâng. 

Ei, bine, în ţările vestice plânsul copiilor este o problemă. Cât 
de des n-auzim părinţi văitându-se de plânsul neîncetat al copiilor? 

Ei discută ce să facă pentru a linişti copilul şi a-l mulţumi. Replica 
psihologiei moderne este aceasta: "Copilul plânge şi devine nervos, 



 102 

ţipă şi este furios deoarece suferă de foame mentală". Şi acesta 

este adevărul. Copilul este plictisit. El este înfometat din punct de 

vedere mental, ţinut prizonier într-un spaţiu închis, frustrat în 
exersarea capacităţilor sale. Singurul remediu este să-l eliberăm 

din această singurătate şi să-l lăsăm  să participe la viaţa socială. 
Acest tratament este adoptat în mod natural şi inconştient în multe 

ţări. În cazul nostru, trebuie să fie înţeles şi aplicat în mod 
deliberat, ca rezultat al unei gândiri conştiente.       
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 



 103 

10 

 

CÂTEVA  
 

CONSIDERAŢII  
 

ASUPRA  

 

LIMBAJULUI 
 

 
 

 
 

Să ne întoarcem acum la dezvoltarea limbajului la copil. 
Câteva reflecţii asupra acestui lucru sunt necesare, altfel n-am 

reuşi să observăm conexiunile sale cu viaţa socială. Nu numai că 
limbajul face ca omul să aparţină unui grup sau unei naţiuni, dar 

el este şi punctul central de diferenţiere a speciei umane de toate 
celelalte specii. Limbajul stă la baza acelei transformări a mediului 

înconjurător pe care noi o numim civilizaţie. 
Viaţa umană nu este în totalitate instinctivă ca aceea a 

animalelor. Nimeni nu poate prezice ce va face un anumit copil în 

lume. Dar, fără înţelegerea reciprocă cu ceilalţi, este destul de 
clar că nu va fi capabil să facă prea multe! Puterea de a gândi nu 

este de ajuns. Oricât de inteligenţi ar fi fost oamenii, gândirea 
singură nu ar fi putut produce deliberări şi acorduri între ei, 

aspecte necesare pentru a realiza ceva. Limbajul este un 
instrument al gândirii colective. 

              Înainte de apariţia omului pe Pământ, limbajul nu 
exista. Şi ce este el? O simplă răsuflare! Câteva zgomote legate 

între ele. 



 104 

 Iar sunetele lui, luate separat, sunt lipsite sens. Între  

acest vas  şi cuvântul „cană”, nu este nici o legătură logică. 

Singurul lucru care dă sens acestor sunete este faptul că oamenii 
au fost de acord să le dea un anumit înţeles. La fel se întâmplă cu 

toate celelalte cuvinte. Ele sunt expresii ale acordului între 
membrii unui grup uman, şi numai cei „cunoscători” le pot 

înţelege. Alte grupuri s-au înţeles asupra unor seturi diferite de 
sunete pentru a transmite aceleaşi idei. 

Aşa se face că o limbă este un fel de zid care izolează o 
anume grupare umană şi o separă de toate celelalte. Şi, poate de 

aceea, „cuvântul” a avut întotdeauna o valoare mistică pentru 
mintea omului; este ceva care uneşte şi apropie oamenii chiar 

mai mult decât naţionalitatea. Cuvintele sunt punţi între oameni, 
şi limba pe care o vorbesc se dezvoltă şi se ramifică în acord cu 

nevoile minţilor lor. Putem spune că limba creşte odată cu 
gândirea umană. 

Un lucru curios de observat este faptul că doar câteva 

sunete sunt suficiente pentru a forma atât de multe cuvinte. 
Acestea pot fi asociate într-un număr enorm de combinaţii încât 

cuvintele pe care le putem forma cu ele sunt infinite. Unele 
sunete le preced sau le urmează pe altele, unele sunt sonore, 

altele surde, unele sunt pronunţate cu buzele lipite, altele cu 
buzele deschise. Dar, chiar mai uimitoare decât asta, este puterea 

memoriei de a reactualiza o cantitate atât de mare de combinaţii, 
precum şi înţelesurile lor. Apoi, este capacitatea de gândire, faptul 

că aceasta trebuie exprimată prin gruparea cuvintelor în 
propoziţii. Cuvintele din aceste propoziţii trebuie să fie aranjate 

într-o ordine anume. Ele nu pot fi doar adunate laolaltă asemenea 
pieselor de mobilier dintr-o cameră. Există reguli care ghidează 

ascultătorul spre intenţiile vorbitorului. Pentru a exprima un gând 
despre ceva, vorbitorul trebuie să numească acel ceva şi lângă 

nume să pună adjectivul. Subiectul, verbul şi complementul, toate 

au o poziţie anume în propoziţie. Nu este de ajuns doar a 
pronunţa cuvintele corect; ordinea lor este la fel de importantă. 

Putem testa uşor acest fapt, luând o propoziţie exprimată clar şi 
scriind-o pe o bucată de hârtie. Apoi tăiem cuvintele separat. 

Când sunt amestecate între ele, înţelesul lor dispare. Într-o ordine 
diferită, aceleaşi cuvinte nu au înţeles. În concluzie, oamenii 

trebuie să fie de acord şi în ceea ce priveşte ordinea cuvintelor*.  

                                                           
*
 Vezi şi G. Revesz, Ursprung und  Vorgeschichte der Sprache, Berna, 1946. 



 105 

Prin urmare, limbajul este într-adevăr expresia unei super-

inteligenţe. Din punct de vedere istoric, limbile s-au dezvoltat, 

câteodată, într-un mod atât de complicat, încât după dispariţia 
civilizaţiilor care le vorbeau, ele nu au mai fost utilizate şi, fiind 

atât de greu de reamintit, au dispărut. La o primă vedere, s-ar 
putea crede că limbajul a fost ceva dat nouă de natură, dar 

suntem obligaţi să concluzionăm că este ceva dincolo de natură şi 
deasupra ei. Este o creaţie supra-impusă naturii, un produs 

inteligent al minţii maselor. Se răspândeşte în toate direcţiile ca o 
reţea nelimitată prin care totul poate fi exprimat. Limbi ca 

sanscrita sau latina le-am putea  studia ani în şir, şi tot nu le-am 
putea stăpâni în totalitate. E un mister imposibil de descifrat. 

Pentru a duce la bun sfîrşit un proiect, oamenii trebuie să cadă de 
acord şi, pentru asta, au nevoie de o limbă comună. Vorbirea este 

un lucru real; şi totuşi,  dintre toate instrumentele pe care le 
foloseşte omul, ea este ce mai lipsită de substanţialitate.  

                Atenţia pe care am acordat-o acestei probleme – 

modul în care acest instrument este achiziţionat de către om – ne 
conduce la credinţa că, într-adevăr, copilul este cel care 

“absoarbe” limba. Realitatea acestei  absorbiri este ceva profund 
şi uimitor, căreia nu i s-a acordat încă destulă atenţie. Tot ceea ce 

spunem de obicei este: ”Copiii trăiesc cu oameni care vorbesc, 
deci, în mod natural, ajung să vorbească şi ei“. Dar, luând în 

considerare nenumăratele dificultăţi ale majorităţii limbilor, 
această idee este foarte superficială. Cu toate acestea, problema 

există de mii de ani şi nici cel mai mic progres nu s-a înregistrat 
în cercetarea sa. 

            Studierea problemei sugerează şi o altă observaţie: aceea 
că o limbă, oricât de dificilă am considera-o noi, a fost cândva 

vorbită de clasele needucate pe teritoriile unde îşi avea originile. 
Latina, de exemplu, care este dificilă şi pentru aceia dintre noi 

care vorbesc una dintre derivatele ei moderne, a fost vorbită, la 

origini, de sclavii din Imperiul Roman. Dificultăţile ei erau şi atunci 
la fel de mari ca şi acum. Iar ţăranii needucaţi care  munceau 

pământul, nu utilizau ei aceeaşi limbă ca şi copiii de trei ani din 
palatele romane? 

          Ce să spunem despre India unde, cu mulţi ani în urmă, 
orice lucrător al pământului, orice om al junglei, se exprima, în 

mod natural, în sancrită ? 
          Curiozitatea pe care o trezesc aceste întrebări, ne-a 

condus la realizarea unor studii atente asupra dezvoltării 
limbajului, aşa cum poate fi observat la copiii din zilele noastre. 



 106 

Spun dezvoltarea, nu predarea limbajului, deoarece mama nu îi 

predă copilului limba. El se dezvoltă natural, ca o creaţie 

spontană. De asemenea, dezvoltarea lui urmează legi fixe care 
sunt aceleaşi pentru toţi copiii. Diferitele perioade ale vieţii 

copilului prezintă aceleaşi etape în atingerea unui  nivel – lucru 
care se repetă pentru copiii din toată lumea, indiferent dacă limba 

este simplă sau complicată. Există încă multe limbi de o simplitate 
extremă vorbite de popoarele primitive, iar copiii ating acelaşi 

nivel în achiziţionarea lor ca şi în cele mult mai dificile. Toţi copiii 
trec printr-o perioadă în care nu pot pronunţa decât silabe; apoi 

pronunţă cuvinte întregi şi, în final, folosesc la perfecţie toate 
regulile sintactice şi gramaticale*. 

Diferenţele între masculin şi feminin, singular şi plural, între 
timpuri şi moduri, prefixe şi sufixe, toate sunt aplicate în vorbirea 

copiilor. Limba poate fi complexă, poate avea multe excepţii de la 
reguli, şi totuşi, copilul care o absoarbe, o învaţă ca pe un întreg 

şi o poate utiliza la aceeaşi vârstă la care un copil african 

foloseşte doar cele câteva cuvinte ale vocabularului său primitiv.  
Dacă urmărim producerea diferitelor sunete, observăm că şi 

aceasta urmează  nişte legi. Toate sunetele care apar în cuvinte 
sunt produse prin utilizarea anumitor mecanisme. Uneori nasul 

acţionează la unison cu gâtlejul, alteori trebuie să se coordoneze 
muşchii limbii şi ai pomeţilor. Diferite părţi ale corpului iau parte 

la construirea acestui mecanism, care funcţionează perfect în 
cazul limbii materne, limba învăţată de copil. Totuşi, într-o ţară 

străină,  noi, adulţii, nici măcar nu putem detecta toate sunetele 
pe care le auzim, cu atât mai puţin să le reproducem vocal. Putem 

folosi doar  maşinăria propriei noastre limbi; nimeni în afara 
copilului nu poate să-şi construiască propria maşinărie şi, astfel, 

să înveţe la perfecţie atâtea limbi câte aude vorbindu-se în jurul 
său.   

Acesta nu este rezulatul unei acţiuni conştiente. Este ceva 

realizat la un nivel inconştient al minţii. Începe şi se desfăşoară în 
cele mai întunecate adâncimi ale inconştientului, iar când iese la 

suprafaţă, este ca o achiziţie fixă. Noi, adulţii, putem doar să ne 
imaginăm cum este să vrei să înveţi o limbă în mod conştient. 

Apoi, deliberat, ne apucăm să realizăm această sarcină. Dar 
trebuie să încercăm să cultivăm altă idee. Este ideea 

mecanismelor naturale, sau mai bine zis, a mecanismelor supra-

                                                           
*
 Pentru o imagine concisă a diferitelor faze ale dezvoltării limbajului la copil, vezi W. Stern, 

Psychology of Early Childhood. Se pot face, de asemenea, referinţe la opera lui Piaget.  



 107 

impuse naturii, care acţionează separat de conştiinţă, iar aceste 

minunate mecanisme, sau serii de mecanisme, se dezvoltă în 

profunzimi care nu sunt direct accesibile observaţiei noastre. 
Singura dovadă pe care o avem despre ele este externă, dar 

aceasta este pe de-a-ntregul vizibilă, fiind comună întregii 
omeniri. 

Oricât de izbitoare ar fi imaginea completă, câteva detalii 
sunt chiar şi mai impresionante. Unul este acela că în vorbirea 

tuturor popoarelor există o continuitate a pronunţiei de la o 
generaţie la alta. Altul este că limbile complexe sunt absorbite cu 

aceeaşi uşurinţă ca şi cele simple. Pentru nici un copil învăţarea 
limbii materne nu este obositoare; „mecanismul său” o o aduce în 

realitate ca întreg, indiferent de ce limbă ar fi vorba. 
         Această absorbire a limbii de către copil mă face să mă 

gândesc la o analogie care,  deşi nu e foarte apropiată, poate să 
ne furnizeze o vagă idee despre ceea ce se întâmplă în mintea 

copilului. 

        Să presupunem că avem nevoie de imaginea unui lucru. 
Putem, fie să o realizăm noi înşine, utilizând creion şi vopsele, fie 

să îi facem o fotografie, care se bazează pe un principiu diferit. 
Imaginea, în acest caz, este înregistrată pe o placă sensibilă care 

poate recepta imaginea a zece oameni la fel de repede ca a unuia 
singur. Totul se întâmplă într-o clipă, iar fotografierea a o mie de 

oameni nu necesită nimic în plus. Munca este aceeaşi fie că se 
referă la titlul unei cărţi, fie la o pagină plină cu  caractere stăine 

înghesuite. Chimicalele reacţionează la orice, simplu sau compex, 
într-o fracţiune de secundă. Dar nouă ne ia mult timp să desenăm 

o figură umană şi, cu cât trebuie să desenăm mai multe figuri, cu 
atât ne trebuie mai mult timp. Dacă durează atât de mult să 

copiem titlul unei cărţi, va dura şi mai mult să copiem o pagină 
tipărită cu litere foarte mici. 

        Mai mult de-atât, imaginea fotografică se înregistrează pe 

placă în întuneric total; procesul de developare se face, de 
asemenea, în întuneric; se fixează în întuneric şi abia apoi poate fi 

expusă la lumină. Dar până atunci, ea va fi devenit nealterabilă. 
       La fel se întâmplă şi cu mecanismul psihic al copilului de 

învăţare a unei limbi. Acţiunea lui începe în cele mai adânci 
întunecimi ale inconştientului minţii; acolo limba este  developată 

şi produsul devine fixat. Abia apoi apare în afară. Dincolo de orice 
dubiu există un mecanism care lucrează şi care face ca toate 

acestea să se întâmple. 



 108 

      Odată ce ne-am convins de acest lucru, este normal să ne 

întrebăm ce anume se întâmplă cu exactitate, iar astăzi se 

manifestă un entuziasm sporit pentru cercetările tehnice asupra 
acestei probleme. Dar o parte a muncii, care ţine doar de 

observaţie, o putem realiza singuri. Aceasta constă în urmărirea 
evenimentelor vizibile, - care, la urma urmelor, sunt singurele de 

care putem fi siguri. Asemenea studii trebuie să fie foarte exacte. 
Ele sunt realizate în prezent cu cea mai mare grijă, începând de la 

naştere  până la vârsta de doi ani sau chiar mai departe. Este 
notat tot ceea ce se întâmplă în fiecare zi, precum şi perioadele în 

care dezvoltarea stagnează. Din asemenea observaţii se desprind 
anumite fapte care pot fi socotite adevărate pietre de hotar. 

Activitatea interioară poate fi imensă şi totuşi indiciile externe 
sunt, de multe ori, slabe. Asta înseamnă că există o mare 

disproporţie între puterea de exprimare şi munca interioară pe 
care o depune copilul. S-a descoperit, de asemenea, faptul că 

progresul vizibil nu are loc în mod gradual, ci în salturi. La un 

moment dat, de exemplu, apare capacitatea de a pronunţa silabe, 
iar apoi, luni de zile, copilul rosteşte numai silabe. Din exterior, 

copilul pare că nu face nici un progres, dar, dintr-o dată, el 
rosteşte un cuvânt. Apoi, pentru mult timp, utilizează doar unul 

sau două cuvinte şi pare a avansa descurajant de lent. Cu toate 
acestea, alte forme ale activităţii arată că viaţa sa interioară 

suferă o constantă şi remarcabilă expansiune. 
Ei bine, stau lucrurile altfel în propria noastră experienţă? 

Citim în istorie despre popoare primitive care au trăit secole 
întregi la un nivel foarte scăzut, părând incapabile de progres; dar 

aceasta este doar imaginea exterioară, vizibilă pentru istoric. 
Adevărul este că are loc o creştere interioară continuă, care apare 

brusc sub forma unei serii de descoperiri ce duc la o schimbare 
rapidă. După care urmează o altă perioadă de dezvoltare calmă şi 

lentă, înaintea următoarei izbucniri puternice. 

  Exact acelaşi lucru se întâmplă cu limbajul omului în 
copilărie. Nu există o avansare fină şi lentă, cuvânt cu cuvânt, ci 

observăm şi aici fenomene explozive – cum le numesc psihologii – 
care nu sunt provocate de acţiunea unui dascăl, ci apar singure, 

fără un motiv aparent. Într-o anumită perioadă a vieţii, vorbirea 
fiecărui copil izbucneşte în afară printr-un număr de cuvinte, toate 

pronunţate corect. Pe durata a trei luni, copilul, care fusese 
aproape mut, învaţă să utilizeze cu uşurinţă toate formele variate 

ale substantivului, sufixe, prefixe şi verbe. Iar aceasta se 
întâmplă,cu fiecare copil, la sfârşitul celui de-al doilea an de viaţă.  



 109 

  Prin urmare, noi înşine am putea învăţa din exemplul 

copilului şi am putea deveni mai răbdători. Putem spera 

întotdeauna că, din perioadele de stagnare ale istoriei va veni 
progresul. Poate că ignoranţa omenească nu este un lucru atât de 

negativ precum pare. Lucruri minunate pentru viitor pot sta 
aşteptând explozii ale vieţii noastre interioare, care  nu ne este 

cunoscută. 
Aceste evenimente explozive şi erupţii ale capacităţii de a se 

exprima continuă, la copil, mult timp după vârsta de doi ani. La 
fel se întâmplă cu folosirea propoziţiilor simple şi complexe, a 

verbelor cu modurile şi timpurile lor, inclusiv a subjonctivului. 
Propoziţiile coordonate şi cele subordonate apar în acelaşi mod 

neaşteptat. Astfel devin stabile structurile mentale şi mecanismele 
de exprimare a limbii, specifice rasei sau clasei sociale căreia  îi 

aparţine copilul. Aceasta este o comoară pregătită în inconştient, 
care este, apoi, înmânată conştiinţei, iar copilul, în posesia 

deplină a noilor sale capacităţi, vorbeşte şi vorbeşte fără încetare. 

Dincolo de vârsta de doi ani şi jumătate, care marchează o 
etapă de graniţă în formarea mentalului uman, începe o nouă 

perioadă în organizarea limbajului care continuă să se dezvolte 
fără explozii, dar cu multă vioiciune şi spontaneitate. Această a 

doua perioadă durează până undeva în jurul vârstei de cinci-şase 
ani şi, în acest timp, copilul învaţă multe cuvinte noi şi îşi 

perfecţionează capacitatea de formare a propoziţiilor. Este 
adevărat că, dacă circumstanţele sunt de aşa natură încât copilul 

aude foarte puţine cuvinte, sau doar un dialect, el va ajunge să 
vorbească în acest fel. Dar dacă trăieşte printre oameni culţi, cu 

un vocabular vast, el îl absoarbe la fel de uşor. Circumstanţele, 
deci, sunt foarte importante, şi totuşi, în acest timp, limbajul 

copilului devine mai bogat indiferent de împrejurări. 
Unii psihologi belgieni au descoperit că un copil de doi ani şi 

jumătate ştie doar două sau trei sute de cuvinte, dar la şase ani 

ştie mii. Şi toate acestea se întâmplă fără un profesor. Este o 
achiziţie spontană. Iar noi, după ce el a făcut toate acestea 

singur, îl trimitem la şcoală să-l învăţăm alfabetul! 
Trebuie să avem grijă să ţinem minte  că întotdeauna este 

urmată o cale dublă. Există o activitate  inconştientă care 
pregăteşte vorbirea, urmată de un proces conştient care trezeşte 

lent şi ia din  inconştient ceea ce acesta îi poate oferi. 
Rezultatul final? Este omul. Copilul de şase ani care a 

învăţat să vorbească corect, ştiind şi utilizând regulile limbii 
native, n-ar putea niciodată să descrie munca inconştientă din 



 110 

care au rezultat  toate acestea. Cu toate acestea, creatorul 

vorbirii este el, omul.  El realizează acest lucru în întregime 

singur, dar dacă i-ar fi lipsit această capacitate şi nu ar fi putut, în 
mod spontan, să-şi însuşească şi să stăpânească limba, nici o 

activitate eficientă nu ar fi putut fi realizată vreodată de către 
lumea umană. Şi nu ar mai exista ceea ce numim civilizaţie. 

         Aceasta este adevărata perspectivă în care trebuie să 
vedem copilul. Aceasta este importanţa lui. El face totul posibil. 

Pe munca lui se bazează civilizaţia. De aceea trebuie să-i oferim 
copilului ajutorul de care are nevoie şi să fim în slujba lui, astfel 

încât să nu fie nevoit să străbată drumul singur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 111 

11 

 
CHEMAREA  

LIMBII  

 
 

 
 

  Daţi-mi voie să încerc să ilustrez numeroasele minunăţii ale 

mecanismului limbii. Este bine ştiut că sistemul nervos central 
furnizează fiinţei vii  o maşinărie pentru a se adapta singură lumii 

exterioare, şi că toate organele de simţ, nervii şi centrii nervoşi, 
organele musculare de mişcare sau locomoţie, trebuie să joace un 

rol lor activ în acest scop. Însă existenţa unui mecanism al 
limbajului implică - într-un fel – ceva mai mult decât prezenţa 

factorilor pur materiali. Spre sfârşitul secolului trecut, s-a 
demonstrat că există zone ale celulelor nervoase, sau “centri” din 

cortexul cerebral  care sunt legate de limbaj. Două dintre acestea 
sunt, de la început, implicate, una ocupându-se de receptarea 

vorbirii (un centru receptiv auditiv) şi cealaltă, de producerea 
vorbirii, de mişcările necesare pentru vocalizarea cuvintelor. Una 

dintre acestea este, deci, un centru senzorial, iar cealaltă, un 
centru motor. 

În aspectele sale vizibile, aparatul limbajului are organe în 

care poate fi observată aceeaşi diviziune. Centrul organic al 
urechii receptează sunetele vorbirii, iar cel al gurii, gâtului, 

nasului etc., le produce. Aceşti doi centri se dezvoltă separat, atât 
din punct de vedere fiziologic, cât şi psihologic. Într-un fel, 

organele auzului sunt legate de acel loc misterios al vieţii 
mentale, locul unde limbajul se dezvoltă în adâncurile minţii 

inconştiente a copilului. În ceea ce priveşte aspectul motor, 
activităţile sale pot fi deduse din complexitatea şi precizia 

uimitoare a mişcărilor necesare rostirii cuvintelor. 
          Este foarte clar că această ultimă parte se dezvoltă mai 

încet şi devine vizibilă mai târziu decât cealaltă. Cineva ar putea 



 112 

întreba de ce? Aceasta se poate datora numai faptului că sunetele 

auzite de copil provoacă mişcările delicate necesare reproducerii 

lor. 
Desigur, acest lucru este extrem de logic deoarece, dacă 

omul nu e dăruit cu un limbaj pre-stabilit (ci, în realitate, trebuie 
să-şi creeze el însuşi un limbaj) atunci este natural faptul că, 

înainte de le putea repeta, copilul trebuie să audă sunetele 
folosite de cei din jurul său. Prin urmare, mişcările de reproducere 

a cuvintelor trebuie să aibă la bază un substrat de sunete 
înregistrate în minte, deoarece mişcările pe care le va executa 

depind de sunetele pe care le-a auzit şi pe care mintea le-a 
reţinut. Până aici putem înţelege pe deplin, dar trebuie să ne 

amintim că vorbirea e produsă de un mecanism natural, nu de o 
raţiune logică. Ceea ce e cu adevărat logic este natura însăşi. 

Atunci când studiem natura, mai întâi de toate observăm faptele 
şi apoi, când le-am înţeles, constatăm câtă logică este în ele. 

Ceea ce, în mod firesc, ne conduce la concluzia: “Trebuie să 

existe o forţă inteligentă care să dirijeze aceste întâmplări!“.       
Această influenţă clară a unei asemenea dirijări inteligente care 

acţionează creator se observă mult mai mult în fenomenele 
psihice decât în cele pur fizice deşi, chiar şi în acestea este destul 

de izbitoare; să ne gândim la flori cu toată frumuseţea lor de 
culori şi forme. Ceea ce e limpede e faptul că, la naştere, copilul 

nu are nici auz, nici vorbire. Şi atunci, ce există?  Nimic, dar totul 
e gata să apară. 

       Există aceşti doi centri, neştiutori de vreun sunet sau de 
vreo influenţă ereditară, cel puţin în ceea ce priveşte o anumită 

limbă. Cu toate acestea, ei au o forţă de a se fixa, mula pe o 
limbă şi de a prelucra mişcările necesare producerii sunetelor ei. 

Ei sunt parte a maşinăriei folosită de natură pentru dezvoltarea 
limbii în toată completitudinea ei. Pătrunzând şi mai adânc, 

devine clar că, asemeni acestor doi centri nervoşi, trebuie să 

existe o senzitivitate specială şi o stare gata de acţiune aflate, de 
asemenea, în centru. Prin urmare, activitatea copilului urmează 

senzaţiile de auzire; totul este aşa de bine aranjat încât, chiar din 
momentul naşterii, copilul îşi poate începe munca de adaptare si 

de pregătire pentru vorbire. 
Organele însele formează doar o parte din aceste pregătiri 

complexe. Observându-le putem vedea un mecanism cu nimic 
mai prejos decât evenimentele care se petrec pe plan psihologic. 

Urechea (organul părţii auzite a limbii), care e formată de natură 
în condiţiile tainice ale vieţii intrauterine, este un instrument atât 



 113 

de delicat şi complex încât pare creaţia unui geniu al muzicii.  

Partea centrală a urechii ne aminteşte de o harpă ale cărei corzi 

pot vibra ca răspuns la diverse sunete, în acord cu lungimea lor. 
Harpa urechii noastre are şaizeci şi patru de corzi dispuse gradual 

şi în spirală, ca într-o scoică de mare, datorită spaţiului redus. În 
ciuda acestui spaţiu limitat, natura a fost îndeajuns de deşteaptă 

încât să pună la dispoziţie tot ce este necesar pentru recepţia 
notelor muzicale. Dar, ce face ca aceste corzi să vibreze?  Pentru 

că, dacă nu sunt atinse de nimic, ele pot rămâne tăcute ani de 
zile, ca un pian nefolosit. Ei bine, în faţa harpei se află o 

membrană rezonantă, ca suprafaţa întinsă a unei tobe şi, de 
fiecare dată când un zgomot loveşte această membrană a 

timpanului, corzile harpei vibrează iar auzul nostru culege muzica 
vorbirii.  

Urechea nu răspunde oricărui sunet din univers deoarece nu 
are destule corzi, dar cele de care dispune pot rezona cu muzica 

complexă şi, prin ea, poate fi transmisă o întreagă limbă, cu toată 

delicateţea şi rafinamentul său. Instrumentul urechii e produs în 
uimitoarea perioadă a vieţii prenatale. Dacă un copil e născut la 

şapte luni, urechea e deja completă şi pregătită să-şi înceapă 
lucrul. Cum transmite acest instrument sunetele care ajung la el, 

de-a lungul minusculelor fibre nervoase până la acel punct din 
creier unde sunt localizaţi centrii speciali pentru recepţia lor? Ne 

aflăm iarăşi în faţa unui mister al naturii. 
       Cum se formează însă vorbirea, după naştere? Psihologii 

care au făcut studii speciale asupra nou-născutului spun că auzul 
este simţul care se dezvoltă cel mai încet. Atât de înceată este 

această dezvoltare încât mulţi susţin că pruncii se nasc surzi. Ei 
nu răspund în nici un fel  la nici un de zgomot – dacă nu este 

însoţit de violenţă. Pentru mine acest fapt ar putea avea o 
semnificaţie mistică. Nu găsesc nici un motiv pentru a suspecta o 

lipsă de sensibilitate, ci, mai degrabă, un proces profund de 

colectare a sunetelor; o concentrare a sensibilităţii în centrii 
limbajului, în special în aceia care acumulează cuvintele. Gândesc 

că aceşti centri sunt special proiectaţi  pentru a capta limbajul, 
vorbele;  deci, probabil  că acest puternic mecanism al auzului 

răspunde şi acţionează numai în relaţie cu sunete de un anumit 
tip - cele ale vorbirii. Rezultatul este că vorbele auzite de copil 

declanşează acel mecanism complicat prin care se execută 
mişcările necesare  reproducerii lor. Dacă nu ar exista o separare 

specială a sensibilităţii care dirijează acest fenomen – dacă centrii 
ar fi liberi să primească orice fel de sunete – copilul ar începe să 



 114 

producă cele mai surprinzătoare zgomote. Ar imita toate sunetele 

specifice locului unde se întâmplă să se afle, inclusiv cele care nu 

sunt produse de oameni. Că un copil învaţă să vorbească se 
datorează numai şi numai faptului că natura a constituit şi a izolat 

aceşti centri, dându-le limba ca finalitate. 
Au existat „copii – lupi“, abandonaţi în pădure care, mai 

târziu, au scăpat în mod miraculos, iar aceşti copii - deşi au trăit 
în mijlocul ţipetelor animalelor şi păsărilor, în murmurul apelor şi 

foşnetul frunzelor – au rămas complet muţi. Ei nu emit nici un 
sunet deoarece nu au auzit niciodată limba umană, singura care 

are puterea de a activa maşinăria vorbirii.* 
Accentuez acest lucru deoarece vreau să arăt că există un 

mecanism special pentru limbă. Ceea ce distinge specia umană de 
celelalte specii nu e posesia limbii în sine, ci posesia acestui 

mecanism care dă oamenilor posibilitatea să-şi producă propria 
lor limbă. Prin urmare, cuvintele sunt un fel de produs pe care îl 

fabrică copilul datorită maşinăriei care se află la dispoziţia sa. În 

perioada plină de mister care urmează imediat după naştere, 
copilul – care  este o entitate psihică înzestrată cu o formă de 

sensibilitate special nuanţată – poate fi privit ca un ego adormit. 
Dar care, dintr-o dată, se trezeşte şi aude muzica suavă; toate 

fibrele sale încep să vibreze. Bebeluşul poate crede că nici un alt 
sunet nu i-a ajuns până atunci la ureche, dar, în realitate, sufletul 

lui nu a răspuns la nici un alt sunet. Numai vocea umană are 
puterea de a-l stârni. 

Dacă ne amintim de marile forţe irezistibile care creează şi 
conservă viaţa, putem înţelege de ce formaţiunile datorate acestei 

muzici trebuie să rămână pentru totdeauna şi de ce mijlocul prin 
care se păstrează continuitatea limbii sunt noile fiinţe care 

continuă să vină pe lume. Tot ce s-a format în acea perioadă în 
mneme-ul copilului are puterea de a deveni etern.  

     La fel se întâmplă şi cu cântecele şi dansurile ritmate. 

Fiecare grup uman iubeşte muzica. Fiecare îşi creează propria 
muzică, aşa cum îşi creează propria limbă. Fiecare răspunde 

propriei muzici prin mişcări ale corpului şi o acompaniază cu 
cuvinte. Vocea umană e o muzică iar cuvintele sunt note, fără 

înţeles în ele însele, dar cărora fiecare grup le atribuie un înţeles 
special propriu. În India sute de limbi separă grupurile, dar 

muzica le uneşte pe toate - încă o dovadă a receptivităţii 
copilăriei. Să ne gândim ce poate însemna acest lucru; nici unul 

                                                           
*
 Un exemplu interesant este cel al sălbaticului din Aveyron. Vezi notele de la sfârşitul  cap.8 



 115 

dintre animale nu are muzică sau dansuri, în timp ce întreaga 

omenire, în toate părţile lumii cunoaşte şi creează dansuri şi 

cântece. Aceste sunete ale vorbirii se fixează în inconştient. Nu 
putem vedea ce se întâmplă în interiorul unei fiinţe vii, dar 

manifestările externe ne oferă un ghid. Primele care se fixează în 
inconştientul micuţului sunt sunetele singulare ale limbii, temelia 

limbii materne; le-am putea numi alfabetul. Urmează silabele, 
apoi cuvintele, dar acestea sunt folosite fără înţeles, cum se 

întâmplă uneori când copilul citeşte cu voce tare din abecedar. 
Dar cât de înţelept este condusă toată această muncă! În 

interiorul copilului se află un învăţător mititel care lucrează 
asemenea unei învăţătoare de modă veche care îi punea pe copii 

întâi să recite alfabetul apoi să pronunţe silabele şi pe urmă 
cuvintele. Numai că ea  o făcea într-un moment nepotrivit, când 

copilul făcuse deja singur acest lucru şi stăpânea pe deplin limba! 
În schimb, învăţătorul interior o face la momentul potrivit. Copilul 

fixează întâi sunetele şi apoi silabele urmând un proces gradual la 

fel de logic ca limba însăşi. Urmează cuvintele şi, în final, intrăm 
în domeniul gramaticii. Aici primele cuvinte ce urmează a fi 

învăţate sunt numele lucrurilor, substantivele. Vedem cât de mult 
învăţăturile naturii ne luminează gândul. Ea este învăţătoarea şi la 

imboldul ei copilul învaţă ceea ce nouă adulţilor ne pare ca cea 
mai sâcâitoare parte a limbii. Însă copilul arată cel mai activ 

interes, interes care se continuă în următoarea perioadă a 
dezvoltării sale, de la trei la şase ani. Din punct de vedere 

metodic ea predă substantivele şi adjectivele, conjuncţiile şi 
adverbele, verbele la infinitiv apoi conjugarea verbelor şi 

declinarea substantivelor; prefixele, sufixele şi toate excepţiile. E 
ca o şcoală la sfârşitul căreia avem un examen în care copilul 

arată practic că poate utiliza fiecare parte de vorbire. De abia 
atunci observăm cât de bun a fost învăţătorul care a lucrat în el şi 

cât de silitor şi de inteligent a fost elevul pentru a învăţa totul în 

mod corect.  Dar nimeni nu zăboveşte să admire această operă 
minunată, abia când copilul a început să meargă la şcoală ne 

interesează şi ne mândrim cu ce învaţă. Dar dacă noi, cei mari, 
am fi sinceri în dragostea noastră faţă de cei mici, atunci ar trebui 

să ne cadă sub ochi miracolul succeselor lor şi nu aşa-zisele lor 
defecte. 

Cu adevărat, copilul este o fiinţă miraculoasă şi acest lucru 
ar trebui profund înţeles de către educatori. Acest prichindel a 

învăţat totul în doi ani. În aceşti doi ani suntem martorii trezirii 
graduale a unei conştiinţe în interiorul lui, într-un ritm din ce în ce 



 116 

mai rapid, până când, brusc, începe să domine totul, ca şi când ar 

fi condus de o adiere fermecată. La patru luni (unii zic că mai 

devreme şi înclin să îi cred), bebeluşul devine conştient că 
această muzică misterioasă care îl înconjoară şi care îl mişcă atât 

de profund, provine din gura omului. Gura şi buzele o produc prin 
mişcare. Arareori observă cineva cât de intens urmăreşte 

bebeluşul buzele celui care vorbeşte; le priveşte cu cea mai mare 
concentrare şi încearcă să le imite mişcările. 

Apoi intervine conştiinţa care va juca un rol activ în această 
operă. Desigur, mişcările au fost pregătite în mod inconştient. Nu 

toate coordonările celor mai mici fibre musculare necesare 
producerii vorbirii sunt complete, dar acum s-a trezit interesul 

conştient care îi reîntăreşte atenţia, conducându-l către o serie de 
încercări vivace şi inteligente. 

După ce, timp de două luni, copilul a urmărit gura celui care 
vorbeşte, începe acum să producă sunete silabice, având deja 

vârsta de şase luni. Incapabil înainte de a produce un singur 

sunet al limbii, se trezeşte într-o dimineaţă înaintea ta şi îl auzi 
“ta…ta…ma…ma…“. A produs cuvintele “tata“ şi “mama” . O 

perioadă va continua să pronunţe numai aceste două silabe, şi 
vom spune „asta-i tot ce poate să zică“. Dar trebuie să ţinem 

minte că a ajuns la acest moment doar în urma unor eforturi 
foarte mari. Scopul propus de ego-ul său, este cel care a făcut o 

descoperire, iar acum este conştient de forţa sa.  Avem un omuleţ 
nu mai avem o maşină; o persoană care poate folosi maşinăria 

aflată la dispoziţia sa. 
Ajungem astfel către sfârşitul primului an de viaţă; dar, mai 

devreme, către zece luni, copilul a făcut o altă descoperire. Aceea 
că muzica provenită din gura unei persoane are un scop. Nu e 

doar o muzică oarecare. Când i ne adresăm afectuos copilul îşi dă 
seama că vorbele noastre sunt pentru el şi începe să se „prindă” 

că i le spunem în mod intenţionat.  Deci, până la sfârşitul primului 

an, s-au întâmplat două lucruri: în adâncurile inconştientului 
copilul are un înţeles, iar la nivelul de conştiinţă atins, a creat 

vorbirea deşi, pentru moment, aceasta e doar o gângureală, o 
simplă combinare şi repetare a sunetelor.  

    La vârsta de un an copilul spune primul său cuvânt 
intenţional.  Gângureşte ca şi înainte dar gângureala are un scop, 

iar această intenţie e dovadă a unei inteligenţe conştiente. Ce s-a 
întâmplat în interiorul său?     Studii amănunţite ne conving de 

faptul că, în adâncurile fiinţei sale, există ceva mult mai mult 
decât arată aceste expresii modeste ale capacităţii sale. Devine 



 117 

din ce în ce mai conştient de faptul că limba se referă la mediul 

înconjurător, iar dorinţa de a o stăpâni în mod conştient devine şi 

ea, din ce în ce mai mare. Dar, tocmai aici, izbucneşte în 
interiorul său marele război – bătălia conştiinţei împotriva maşinii. 

Acesta este primul conflict din om, prima stare de război între 
părţile sale! Daţi-mi voie să folosesc propria-mi experienţă pentru 

a ilustra ce se întâmplă. Sunt o persoană care are multe idei de 
exprimat şi doresc – cum se întâmplă adesea într-o ţară străină – 

să le transmit în altă limbă decât a mea, astfel încât să ajung la 
inima ascultătorilor. Dar, într-o limbă străină cuvintele mele sunt 

doar o gângureală fără folos. Ştiu că cei ce mă ascultă sunt 
oameni inteligenţi şi doresc să facem schimb de opinii, dar nu pot 

avea acest privilegiu din lipsa mijloacelor de exprimare. 
Perioada in care mintea copilului are multe idei pe care ar 

vrea să le comunice celorlalţi dar nu le poate exprima datorită 
lipsei limbajului, este una foarte dramatică în viaţa copilului, care 

îi aduce primele dezamăgiri. În subconştient şi lipsit de ajutor se 

apucă singur să înveţe, iar efortul depus face ca succesul său să 
fie cu atât mai surprinzător.  

O persoană care încearcă să se exprime are nevoie 
disperată de un profesor care să pronunţe în mod foarte clar 

cuvintele în faţa lui. De ce familia nu face acest lucru? Obiceiul 
nostru este să nu facem nimic. Doar imităm gângureala copilului 

şi, de n-ar avea un profesor interior propriu, ar fi incapabil să 
înveţe. Acest profesor e cel care îl face să asculte când adulţii 

vorbesc între ei, chiar când nu se gândesc la el. Îl îmboldeşte să 
înveţe limba cu foarte mare exactitate în timp ce noi nu facem 

nici un efort în acest sens . 
Şi totuşi, s-ar putea aranja, aşa cum facem noi în şcolile 

noastre, ca pruncii de un an să descopere persoane inteligente 
care să le vorbească inteligent.  Nu ne dăm seama suficient de 

dificultăţile pe care le întâmpină copiii între unu şi doi ani şi nici 

nu vedem cât de important este să le dăm şansa de a învăţa 
perfect. Trebuie să ajungem să înţelegem faptul că un copil îşi 

însuşeşte gramatica singur; dar acesta nu e un motiv pentru a 
nu-i vorbi gramatical sau pentru a nu îl ajuta să îşi construiască 

propoziţiile.
 



 118 

Noile „ajutoare în casă“* pentru copii de la zero la doi ani 

trebuie să aibă cunoştinţe ştiinţifice despre dezvoltarea limbajului. 

Ajutând copilul devenim servanţi şi colaboratori cu natura care îl 
creează şi descoperim că întregul său program de studii a fost 

trasat deja. 
Întorcându-mă la exemplul meu, cum m-aş comporta dacă 

– gângurind în limbi străine – aş vrea să spun ceva foarte 
important? Mi-aş pierde probabil cumpătul, m-aş înfuria şi chiar 

aş striga. Acelaşi lucru se întâmplă cu un copil de unu sau doi ani. 
Când încearcă să ne spună ceva cu un singur cuvânt şi noi nu 

reuşim să îl înţelegem, devine furios. Ajunge la urlete paroxistice 
care ni se par fără sens. De fapt, deseori spunem: „Iată! Ai 

dovada că natura umană e perversă din naştere!” 
Dar acesta este un om mic, neînţeles, care luptă pentru 

independenţă. Neposedând vre-un limbaj, tot ce poate face e să 
îşi arate exasperarea. Însă el are puterea de a construi un limbaj 

iar furia sa se datorează eforturilor frustrate de a produce 

cuvântul potrivit pe care să îl încadreze cât mai bine posibil. Cu 
toate acestea nici dezamăgirile, nici neînţelegerile nu îi opresc 

încercările şi astfel încep să apară gradual, cuvinte care seamănă 
oarecum cu cele folosite de ceilalţi. 

În jurul vârstei de un an şi jumătate copilul descoperă un alt 
fapt şi anume că fiecare lucru are propriul său nume. Aceasta ne 

arată că dintre toate cuvintele pe care le-a auzit, a putut să 
desprindă substantivele, în special substantivele concrete. Ce pas 

minunat înainte!  A fost conştient că se află într-o lume a 
obiectelor iar acum fiecare dintre ele este indicat de un cuvânt 

special. E adevărat că nu se poate spune orice numai cu 
substantivele, dar, la început, el trebuie să folosească un cuvânt 

pentru a exprima un întreg gând. Psihologii acordă mare atenţie 
acestor cuvinte pe care copiii le folosesc în locul propoziţiilor.  Se 

numesc cuvinte „fusive”, uneori „cuvinte portmanteau”  sau 

„propoziţii într-un cuvânt".  Văzând că i se pregăteşte mâncarea, 
copilul spune „Mapapa”, însemnând „Mamă, vreau papa”. 

O trăsătură notabilă a acestei exprimări condensate este 
aceea că înseşi cuvintele sunt modificate. Adesea forma 

prescurtată este unită cu un sunet mimetic, ca în ham – ham 
pentru câine, alteori se inventează cuvântul. Efectul global este  

                                                           
*
 Societatea Montessori din Roma conduce cursuri speciale de instruire pentru aceste     " Ajutoare" 

care se specializează în îngrijirea copiilor de această vârstă. (Scuola Assistenti Infanzia 

Montessoriane, 116 Corso Vittorio Emanuele, Roma ). 

 



 119 

 

 
 

 



 120 

ceea ce numim „vorbire de bebeluş”, vorbire care merită un 

studiu mult mai atent din partea celor ce lucrează în domeniul 

îngrijirii copiilor. 
Limbajul nu e singurul lucru pe care copilul îl formează la 

această vârstă. Printre altele îşi formează simţul ordinii. Acest 
lucru nu e nicidecum ceva superficial sau trecător cum se 

presupune adesea, ci izvorăşte dintr-o nevoie reală. În timp ce 
trece printr-o fază de construcţie activă a propriului psihic, copilul 

simte un impuls profund de a pune ordine în ceea ce, conform 
logicii sale, se află într-o stare de confuzie.   

Cât de uşor neputinţa îi poate cauza angoase mentale şi cât 
de mult capacitatea noastră de a-i înţelege limbajul ajută să îl 

apărăm de ele şi să îi calmăm mintea! 
Deşi cazurile acestea se întâmplă zilnic, îmi amintesc unul 

pe care l-am mai menţionat*, deoarece aruncă o lumină specială 
asupra problemei. Este povestea unui copil spaniol care obişnuia 

să spună „go" în loc de „abrigo" care înseamnă pardesiu, şi 

„palda" în loc de „espalda" care înseamnă umăr. Cele două 
cuvinte ale copilului „go" şi „palda" ţâşneau dintr-un conflict 

mintal care îl făceau să se zbată şi să urle. Mama copilului îşi 
dezbrăcase pardesiul şi îl aşezase pe braţ. Atunci copilul a început 

să ţipe şi nimic nu îl putea linişti. În cele din urmă i-am făcut 
mamei o sugestie, anume să îmbrace din nou pardesiul. A făcut 

asta şi copilul s-a oprit imediat din plâns spunând fericit "go 
palda" prin care el înţelegea "Acum e în regulă. Pardesiul trebuie 

purtat pe umeri". Această istorioară oferă o ilustrare clară a 
dorinţei de ordine şi a aversiunii faţă de dezordine prezente la 

copil. Deci, încă odată, accentuez importanţa de a avea un tip 
special de "şcoală" pentru copiii de un an, un an şi jumătate şi 

cred că mamele şi societatea în general, în loc de a ţine bebeluşii 
izolaţi, ar trebui să îi lase să trăiască în contact cu adulţii şi să 

audă în mod frecvent cea mai curată limbă vorbită clar.  

 
 

 
 

 

                                                           
*
 Acesta şi alte exemple de acest tip, care arată că un copil poate chiar să înţeleagă conversaţii 

întregi înainte de a fi capabil să se exprime, pot fi găsite în cartea "The Secret of the 

Childhood", Orient Longmans, 1950. 

 



 121 

12 

EFECTUL  

OBSTACOLELOR  

ASUPRA  

DEZVOLTĂRII 

 

 

 
Cred că ne va ajuta să ne formăm o imagine mai clară 

asupra tendinţelor ascunse ale copilului dacă mă opresc pentru a 
vorbi despre anumite forme profunde ale sensibilităţii pe care le 

posedă mintea lor. Ajungem la ceva asemănător unei psihanalize 
a minţii copilului. În fig. 8 am folosit simboluri pentru a 

reprezenta dezvoltarea limbajului la copil. Aceasta ne va ajuta să 
clarificăm ideile. 

Triunghiurile negre sunt alese pentru a reprezenta 
substantivele (numele obiectelor), cercurile negre reprezintă 

verbele, iar restul părţilor de vorbire sunt cele din legendă -  
Figura 8. Acum, dacă ştim că cei mici folosesc cam două, trei sute 

de cuvinte la o anumită vârstă, metoda pe care o promovez ne 
oferă posibilitatea de a vizualiza, putând, astfel, vedea dintr-o 

privire cum se dezvoltă limbajul, deoarece, indiferent de limba 

copilului, fie aceasta engleza, tamil, gujerati, italiana sau 
spaniola, părţile de vorbire sunt întotdeauna reprezentate prin 

aceleaşi simboluri. 
În partea stângă a diagramei sunt câteva pete neclare care 

arată primele eforturi ale copilului de a vorbi: exclamaţii, 
interjecţii etc. Urmează etapa în care două sunete sunt alăturate 

pentru a produce o silabă; apoi trei sunete care duc la cuvinte. 
Abia ceva mai târziu, către partea dreaptă a diagramei, vedem 

grupuri de cuvinte diferite. Acestea constau din anumite 
substantive utilizate des de copil, apoi vin expresii alcătuite din 



 122 

câte două cuvinte - expresii cu înţeles difuz, fiecare cuvânt 

semnificând mai multe*. Curând după asta are loc o „explozie” 

uriaşă, în care intră în uz o multitudine de cuvinte noi. Am 
prezentat numărul actual  estimat de către psihologi. 

  Puţin înainte de aceasta, vedem în diagramă un grup de 
cuvinte, majoritatea substantive, iar lângă ele alte diferite părţi 

de vorbire împrăştiate la întâmplare; dar imediat după vârsta de 
doi ani, este prezentată o a doua fază în care cuvintele formează 

grupuri ordonate. Este explozia propoziţiilor. Prima explozie este, 
deci, una a cuvintelor, cea de-a doua una  a gândirii.  

Însă, înainte ca aceste explozii să aibă loc, trebuie să fi 
existat o anumită pregătire. Ea poate fi ascunsă, secretă, dar 

existenţa ei nu mai este doar o simplă bănuială sau ipoteză, 
întrucât putem vedea după rezultate eforturile făcute de copil 

pentru a-şi exprima gândurile! Tocmai din cauză că adultul nu 
poate înţelege întotdeauna ceea ce copilul încearcă să spună, 

accesele acestuia de iritare şi furie au loc exact în această 

perioadă a vieţii. Am mai făcut aluzie la asta. Frustrarea, la 
această vârstă, e o parte a vieţii copilului. Toate eforturile lui, 

când nu sunt încununate de succes, îl determină să se înfurie. 
Este un fapt binecunoscut că surdo-muţii sunt adesea extrem de 

nervoşi, lucru ce poate fi atribuit incapacităţii lor de a se exprima. 
Există o mare bogăţie interioară ce aşteaptă să fie exteriorizată, 

iar copilul normal găseşte metode de a o face, însă numai cu 
foarte mare dificultate. 

 Aceasta este o perioadă dificilă pentru copil întrucât 
obstacolele ţin toate de mediu sau de limitele propriilor sale 

capacităţi. E  a doua oară când adaptarea îi pare dificilă. Prima 
dată a fost atunci când, imediat după naştere, a fost chemat să 

funcţioneze pe cont propriu, până atunci mama făcuse totul în 
locul său. Am văzut, atunci, cum şocul naşterii, trauma şi regresia 

mentală cauzate de acesta  sunt, în absenţa unei îngrijiri adecvate 

şi pline de înţelegere, o ameninţare pentru copil. Am văzut 
totodată, cum unii copii sunt mai puternici ca alţii, sau mai 

norocoşi - favorizaţi de împrejurări – şi cum aceştia se îndreaptă 
direct spre independenţă care este temelia unei dezvoltări 

normale. Situaţia de acum prezintă trăsături paralele la toate 
aceste. Chemarea  limbii este o călătorie laborioasă spre o 

independenţă mai mare oferită de vorbire, dar pericolul regresiei 
pândeşte şi aici.  

                                                           
*
 Vezi capitolul 11. 



 123 

Mai există încă o trăsătură a acestei perioade creative pe 

care rog cititorul să şi-o amintească. Este aceea că, atât impresiile 

primite de către mintea copilului cât şi consecinţele emoţionale 
provocate de acestea, au tendinţa de a rămâne permanent 

înregistrate în minte. Aceasta se întâmplă cu folos în cazul 
sunetelor rostite şi al gramaticii, dar aşa cum, în această 

perioadă, copiii reţin ceea ce învaţă pentru tot restul vieţii, tot aşa 
reţin şi efectele nefericite ale obstacolelor. Fiecare fază a vieţii 

creative are această natură duală. O luptă, o spaimă, o anumită 
răsturnare de situaţii, pot avea consecinţe incalculabile, întrucât 

reacţia la aceste obstacole e absorbită întocmai ca şi efectele 
pozitive ale progresului. Ne putem gândi la  urma lăsată pe placa 

fotografică de o scurgere accidentală de lumină care apare la 
orice imprimare ulterioară. Aşa că, în această perioadă, nu trebuie 

să ne aşteptăm numai la dezvoltarea normală a caracterului, pot, 
de asemenea, să se formeze unele malformaţii, sau „deviaţii” de 

personalitate, care, în stadiile următoare ale creşterii, devin  

foarte serioase. 
 Atât mersul cât şi limbajul sunt stabilite în această 

adevărată perioadă de formare. Ea se extinde dincolo de vârsta 
de doi ani şi jumătate, dar intensitatea şi fertilitatea ei încep să 

scadă. Însă, întocmai cum aceste forţe continuă să crească şi să 
se dezvolte, tot aşa fac şi defectele şi dificultăţile care îşi au 

originea în aceeaşi perioadă. De fapt, este un loc comun în 
psihanaliză, că majoritatea tulburărilor mentale din viaţa adultului 

sunt urmări ale acestor primi ani. 
 Dificultăţile legate de dezvoltarea normală se încadrează pe 

orbita generală a „reprimării”, un termen folosit, în general în 
psihologie, dar asociat, în special, psihanalizei.  „Reprimările”, de 

care toţi au auzit în zilele noastre, îşi au rădăcinile în copilăria 
timpurie. Vorbirea ne oferă numeroase exemple, deşi ele apar din 

plin în toate domeniile de activitate umană. Când începe „explozia  

cuvintelor”, această masă de cuvinte trebuie să aibă o ieşire. Tot 
aşa trebuie să aibă şi propoziţiile când – în următoarea etapă – 

copilul începe să-şi exprime gândurile în formă gramaticală. În 
zilele noastre teoria educaţiei  acordă multă importanţă libertăţii 

de exprimare, legând-o, nu numai de trebuinţele iminente ale 
mecanismului vorbirii, dar şi de viaţa viitoare a individului. Există 

cazuri în care explozia normală nu are loc la vârsta potrivită. De 
exemplu, un copil de trei ani, sau de trei ani şi jumătate poate 

folosi numai cele câteva cuvinte obişnuite la o vârstă mult mai 
fragedă. Sau poate părea complet mut; totuşi organele sale de 



 124 

vorbire sunt normale. Aceasta se numeşte „muţenie mentală” 

deoarece cauzele ei se află, în întregime, în minte; e o 

condiţionare psihopatologică.  
Alte tipuri de tulburare mentală studiate de psihanaliză 

(care este o adevărată ramură a medicinei moderne) încep în 
această perioadă. Muţenia poate dispărea dintr-o dată, ca printr-o 

minune. Copilul începe să vorbească în mod neaşteptat, fluent şi 
corect din punct de vedere gramatical. Este clar că totul fusese 

pregătit deja în interiorul lui, dar că un obstacol îi împiedicase 
exprimarea.  

În şcolile noastre aveam copii de trei şi patru ani care nu 
fuseseră auziţi vreodată vorbind. Ei nu folosiseră nici măcar 

cuvintele „fuzive” pronunţate de copiii de doi ani. Dar, datorită 
libertăţii găsite aici, precum şi a stimulilor înconjurători, au arătat, 

dintr-o dată, că ar fi putut vorbi tot acest timp. Cum a fost 
posibil?  Probabil că a lucrat vreo rană mentală gravă, sau un 

impediment persistent de un anumit tip, care a împiedicat 

eliberarea bogăţiei de limbaj pe care, realmente, îl posedau. 
Dar câtor adulţi li se pare greu să se exprime! O fac numai 

cu mare greutate, ca şi când s-ar întreba mereu ce să spună. 
Această ezitare ia forme diferite:  

 
a. lipsa curajului de a vorbi, 

b. lipsa curajului în formarea cuvintelor, 
c. dificultate în folosirea propoziţiilor, 

d. vorbirea e mai lentă decât în mod normal şi întreruptă de 
interjecţii ca ăă—aa---hmmm-- etc. 

 
Aceste dificultăţi de ordin interior au devenit acum bariere 

de netrecut. Sunt forme ale unei inferiorităţi permanente şi 
trebuie îndurate întreaga viaţă. 

 Alte obstacole de origine psihologică împiedică pronunţarea 

clară; victima se bâlbâie sau are defecte în capacitatea de 
pronunţare. Aceste eşecuri îşi au începutul în acea perioadă a 

vieţii în care se forma mecanismul vorbirii. Deci, este clar că 
fiecare perioadă de achiziţie are propriul tip de regresie. 

 
Prima perioadă. Sunt achiziţionate mecanismele pentru 

formarea cuvintelor.  
Regresia corespunzătoare: slabă pronunţare, bâlbâială. 

Perioada a doua. Sunt achiziţionate mecanismele pentru 
formarea propoziţiilor (sunt exprimate gândurile).  



 125 

Regresia corespunzătoare: ezitare în formarea propoziţiilor. 

  

Aceste forme de regresie sunt legate de senzitivitatea 
copilului. Aşa cum el este extrem de receptiv în scopul creării şi 

dezvoltării capacităţilor sale, tot astfel este şi faţă de oponenţa 
excesivă, iar rezultatele acestei creaţii frustrate se întipăresc sub 

forma unor defecte pentru tot restul vieţii. Trebuie deci să ţinem 
minte întotdeauna că senzitivitatea copilului e mai mare decât 

orice altceva ne-am putea imagina. 
 Noi suntem cei care, adesea, obstrucţionăm copilul şi, 

astfel, devenim responsabili pentru anomaliile ce durează o viaţă. 
Întotdeauna tratamentul nostru trebuie să fie cât se poate de 

delicat, evitând violenţa, întrucât, de obicei, nu realizăm cât de 
violenţi şi duri suntem. Trebuie să ne supraveghem cu cea mai 

mare atenţie. Adevărata pregătire pentru educaţie este studierea 
propriei persoane. Pregătirea unui educator care urmează să ajute 

viaţa e ceva mult mai mult decât simpla învăţare a unor idei. 

Include instruirea caracterului; e o pregătire a spiritului. 
 Copiii au multe tipuri de senzitivităţi, dar  toţi au  aceeaşi 

senzitivitate la traumă. Cât de uşor e să-i răneşti! Şi totuşi, ei 
resimt la fel de profund răceala şi calmul aspru al adultului: „adu-

ţi aminte, puişor, ce ţi-a spus mami”. Părinţii care mai au obiceiul 
de aşi lăsa copii cu o guvernantă (baby-sitter acum, n.tr.), ar 

trebui să fie şi mai atenţi la modul autoritar, dur, în care dădaca 
le vorbeşte adesea. De obicei, din această cauză oamenii din 

clasele sociale superioare au probleme când, deşi au destul curaj 
fizic, sunt timizi în vorbire, ezită sau se bâlbâie. 

 Uneori, eu însămi am fost prea severă cu un copil sau altul, 
iar următorul exemplu apare în una dintre celelalte cărţi ale 

mele*. Un copil şi-a pus pantofii pe o pătură frumoasă de mătase 
de pe pat. I-am îndepărtat într-o manieră oarecum hotărâtă şi am 

scuturat pătura energic cu mâna ca să-i arăt că acesta nu era 

locul adecvat pentru pantofi. Timp de două, trei luni, de fiecare 
dată când copilul vedea o pereche de pantofi, mai întâi îi punea în 

alt loc, apoi căuta o pătură sau pernă pe care s-o scuture. Cu alte 
cuvinte, răspunsul la lecţia mea exagerată nu a fost acela al unui 

spirit rebel sau duşmănos. Copilul nu a spus „Nu mă trata aşa, îmi 
pun pantofii unde vreau!”, ci replica lui la conduita mea greşită a 

fost un comportament anormal. Adesea, se întâmplă ca reacţia 
copiilor să nu fie violentă. Poate că ar fi mai bine dacă ar face-o, 

                                                           
*
 Secretul copilăriei. 



 126 

deoarece copilul care se supără a descoperit o cale de a se apăra 

şi, mai apoi, se poate dezvolta normal. Dar când răspunde printr-

o schimbare de personalitate sau refugiindu-se în anormalitate, 
întreaga lui viaţă a fost deteriorată. Adulţii nu conştientizează 

asta şi cred că nu au de ce să se îngrijoreze dacă copilul nu se 
înfurie. 

 O altă serie de anomalii existente la adulţi ia forma unor 
frici fără sens şi a unor „ticuri”. Multe din acestea pot fi, de 

asemenea, urmări ale violenţei asupra senzitivităţii copilului mic. 
Unele reflectă experienţele nefericite cu animale – pisici, pui; 

altele îşi au originea în frica acestuia de a nu fi închis în cameră. 
Nici argumentele raţionale, nici persuasiunea nu pot ajuta 

victimele acestor frici, cunoscute în medicină ca fobii. Unele sunt 
atât de des întâlnite încât au denumiri speciale, de exemplu, 

„claustrofobia” – frica de uşi închuiate sau de spaţii închise. 
 Mult mai multe cazuri pot fi citate din experienţa medicală, 

dar le menţionez numai pe acestea pentru a arăta tipul de 

mentalitate specific copilului la această vârstă şi pentru a insista 
asupra faptului că modul în care îl tratăm va da roade, nu numai 

pe  moment, ci şi în omul care este destinat să devină. 
 Pentru a înţelege mintea copilului e esenţial să urmăm calea 

observării şi a descoperirii. Trebuie să facem ceva asemănător cu 
ceea ce fac psihanaliştii când coboară la nivelul inconştientului din 

mintea adultului. Acest lucru nu e deloc uşor, fie deoarece 
cunoştinţele noastre asupra „vorbirea de bebeluş” sunt 

insuficiente, fie că nu reuşim să înţelegem sensurile speciale pe 
care copilul doreşte să le dăm cuvintelor lui. Uneori trebuie să 

cunoaştem întreaga viaţă a copilului, sau, cel puţin, să-i 
investigăm trecutul apropiat, înainte de a soluţiona problema cu 

care se confruntă această creatură măruntă. Cât de des nu 
simţim nevoia unui interpret care să ne traducă ce vrea să spună 

copilul!  

Personal am lucrat mult timp la asta, încercând să devin 
interpretul copilului şi am observat cu surprindere că, dacă încerci 

să faci asta pentru ei, vin alergând să te caute parcă înţelegând 
că există cineva care îi poate ajuta.  

Afecţiunea copiilor pentru cei care îi mângâie şi îi îngrijesc 
nu se ridică la un asemenea entuziasm superior. Singura speranţă 

a copilului e translatorul. Iată pe cineva care va descuia grădina 
descoperirilor căreia lumea i-a pus zăvorul. Cel care ajută pe copil 

este admis de acesta într-o intimitate care excede afecţiunea, 
deoarece ajutorul e un dar mult mai mare decât  consolarea.  



 127 

Într-o casă în care locuiam înainte, aveam obiceiul de a mă 

trezi foarte de dimineaţă pentru a începe lucrul. Într-o zi, un 

băieţel care nu putea avea mai mult de un an şi jumătate a intrat 
în camera mea la acea oră neobişnuită. L-am întrebat plină de 

afecţiune, dacă vrea ceva de mâncare. El mi-a răspuns „râme”. 
Surprinsă, am exclamat: râme, râme? Observând că nu am 

înţeles, a încercat să mă ajute adăugând cuvântul „ou”. Mi-am 
spus „nu poate fi vorba despre ceaiul dimineaţă, vrea altceva. Dar 

ce altceva vrea să-mi spună? ”. Apoi a spus: „Nina, ou, râme” şi 
am priceput pentru că mi-am adus aminte (şi aici repet cât de 

important este să se cunoască întreaga viaţă a copilului) că în 
ziua precedentă sora lui, Nina, haşurase cu un creion colorat un 

desen în formă de ou. El vrusese creionul dar ea se supărase şi îl 
alungase. Şi acum, observaţi cum lucrează mintea copilului. În loc 

să-şi opună voinţa lui celei a surorii sale, a aşteptat momentul 
oportun,-  cu răbdare şi statornicie, - pentru a încerca din nou. I-

am dar un creion colorat şi o formă ovală din inseturile metalice, 

iar faţa lui s-a luminat, dar tot n-a putut să traseze după formă, 
aşa că am făcut-o eu. Apoi a început s-o coloreze cu linii curbate 

ca undele. Sora lui colorase cu obişnuitele linii drepte, dar el 
avusese o idee mai bună şi folosea liniile şerpuitoare, ca nişte 

râme. Deci, acest copilaş aşteptase până când toţi ceilalţi au 
adormit, în afară de interpretă şi apoi mersese la ea, convins că 

aceasta îl va ajuta.  
Iată deci, că nu furia sau violenţa, ci răbdarea e 

caracteristică acestei perioade din viaţa copilului;  răbdarea de a 
aştepta momentul oportun. Numai atunci când nu se poate 

exprima, când întâmpină obstacole interioare în calea dorinţei lui, 
se înfurie şi acţionează violent (accese). Exemplul de mai sus 

arată, de asemenea, cum aceşti prichindei încearcă să se 
comporte asemenea copiilor mai mari. Dacă un copil de trei ani 

începe să lucreze ceva, atunci şi cel în vârstă de un an şi jumătate 

va dori s-o facă. Poate că îi e greu, dar tot va încerca.  
Un băieţel din casa noastră voia să-şi imite sora de trei ani 

care învăţa paşii unui dans nou. Profesoara ne întrebase deja cum 
i se poate cere să predea paşii de balet unei fetiţe atât de mici. 

Am rugat-o să nu se îngrijoreze asupra a cât de mult putea să 
înveţe acest copil, ci doar să încerce. Ştiind că ideea noastră era 

să ajutăm copilul în procesul de dezvoltare, profesoara a fost de 
acord şi a început. Deodată băieţelul de un an şi jumătate a 

alergat spre ea, strigând: „Şi eu!”.  



 128 

La această cerere profesoara a luat o poziţie hotărâtă, 

protestând că îi era de-a dreptul imposibil şi contra demnităţii ei 

de profesor de balet, să predea unui copil atât de mic. Totuşi, am 
convins-o să-şi calce pe mândrie şi să ne facă pe plac, să ne facă 

şi acest capriciu; aşa că s-a pregătit să danseze un marş. 
Imediat, copilul a izbucnit furios şi a refuzat să se mişte. Asta, 

credea ea, îi confirma opinia. Dar el nu se înfuriase din pricina 
dansului. Pricina supărării lui era pălăria profesoarei care era 

lăsată  pe sofa. Fără a spune nici „pălărie”, nici „profesoară” el 
repeta cu furie două cuvinte. Acestea erau „hol” şi „cuier”. Ceea 

ce dorea să spună era: „Această pălărie nu-şi are locul aici. Ar 
trebui să fie pe cuierul din hol”. Tot interesul lui pentru dans 

fusese uitat ca şi cum ar fi simţit chemarea supremă de a pune 
ordine în haos. Imediat ce pălăria a fost pusă pe cuier, el s-a 

calmat şi era gata să danseze. E clar că nevoia fundamentală a 
micuţului pentru ordine are prioritate în faţa tuturor celorlalte 

aşteptări sociale pe care lumea le-ar avea de la el. 

 Studiul cuvintelor şi senzitivităţii copiilor ne permite să 
penetrăm în profunzimea sufletelor lor, profunzime rareori atinsă 

de către psihologi. 
 Răbdarea copilului din primul exemplu precum şi nevoia lui 

de ordine din cel de-al doilea exemplu, ne dă mult de gândit. 
Dacă la acestea adăugăm povestea copilului care a înţeles o 

întreagă conversaţie, dar care n-a fost de acord cu concluzia 
ultimului vorbitor despre finalul fericit al povestirii aflate în 

discuţie*, vedem că, pe lângă concluziile arătate în diagramă 
(fig.7), în mintea copilului se derulează o întreagă viaţă, o 

întreagă piesă de teatru mentală din care noi suntem excluşi. 
 Fiecare descoperire făcută asupra minţii copilului la această 

vârstă ar trebui publicată, datorită luminii pe care o aruncă 
asupra modului în care am putea să-i ajutăm pe copii să se 

adapteze mai bine condiţiilor din mediu.  Oricât de obositor ne-ar 

părea, tot ce ajută viaţa umană are o importanţă inestimabilă. Cel 
ce ajută copilul în primul an de viaţă are o sarcină nobilă. Aceea 

de a începe şi de a colabora la dezvoltarea unei ştiinţe viitoare pe 
care se va baza dezvoltarea mentală şi formarea caracterului. 

Între timp purtăm pe umerii noştri această povară de a preveni ca 
deviaţiile şi defectele să nu atingă personalitatea copilului şi să nu 

producă, în acest fel, adulţi inferiori. În acest scop trebuie să 
reţinem : 

                                                           
*
 Vezi Secretul copilăriei 



 129 

 

1. că primii doi ani de viaţă afectează tot restul, 

2. că pruncul are puteri mentale extraordinare cărora li s-a 
acordat prea puţină atenţie, 

3. că el este extrem de sensibil şi că, din acest motiv, orice 
fel de violenţă produce nu numai o reacţie imediată, dar şi 

defecte care pot deveni permanente. 

 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 



 130 

13 

IMPORTANŢA 

MIŞCĂRII  

ÎN 

DEZVOLTAREA GENERALĂ 

 

 

 

 

 

 A venit momentul ca, în teoria educaţiei, mişcarea să fie 
privită dintr-un nou punct de vedere. Noi înţelegem greşit natura 

şi rolul mişcării în copilărie, iar aceste numeroase idei greşite ne 
fac să gândim că mişcarea e ceva mai puţin nobil decât este de 

fapt. Ca parte a vieţii şcolare, care acordă prioritate intelectului, 

rolul mişcării a fost întotdeauna neglijat, iar acest lucru e trist. 
Când a fost, în sfârşit, acceptată, a fost doar sub titlul de 

„exerciţii fizice”, „educaţie fizică” sau „jocuri sportive”. Dar asta 
înseamnă a trece cu vederea legătura ei strânsă cu dezvoltarea 

minţii. 
 Hai să revedem sistemul nervos uman în întreaga lui 

complexitate uimitoare. În primul rând avem creierul (sau 
„centrul”). Apoi sunt diversele organe de simţ, care colectează 

impresiile şi le transmit către creier. În al treilea rând, există 
muşchii. Iar  nervii, care e rolul lor? Aceştia sunt ca nişte cabluri 

pentru transmiterea energiei nervoase către muşchi. Iar această 
energie este cea care controlează mişcările muşchilor. Deci, 

sistemul are trei părţi principale, creier, simţuri şi muşchi. 
Mişcarea este rezultatul final la care duce funcţionarea acestor 

delicate mecanisme. De fapt, personalitatea se poate exprima 

doar prin mişcare. Cel mai mare dintre filosofi trebuie să 
folosească vorbirea sau scrisul pentru a-şi comunica ideile,  iar 

acestea implică mişcare musculară. Care ar fi valoarea gândurilor 



 131 

sale dacă nu le-ar exprima? Iar acest lucru îl poate face numai 

prin folosirea muşchilor. 

Dacă observăm animalele, primul lucru care ne surprinde 
este că ele se pot exprima doar prin intermediul mişcărilor lor. 

Aşa că, ignorarea unei întregi părţi a existenţei în cazul omului e 
un fapt  aproape ilogic.  

Fiziologii privesc muşchii ca fiind o parte a sistemului nervos 
central, spunând că acesta lucrează ca un tot unitar, pentru a 

pune omul în relaţie cu mediul său înconjurător. De fapt acest 
întreg aparat alcătuit din creier, simţuri şi muşchi, este, adesea, 

numit sistemul de relaţie , însemnând că el pune omul în contact 
cu lumea lui, vie şi ne-vie şi, prin urmare, şi  cu alţi oameni. Fără 

ajutorul acestuia omul nu ar putea avea nici un contact cu mediul  
înconjurător sau cu semenii lui.  

În comparaţie cu acestea, toate celelalte componente ale 
corpului omenesc sunt, ca să  spunem aşa, – egoiste, deoarece 

ele slujesc numai persoana respectivă. Ele îi permit să   trăiască, 

sau, cum spunem noi, „să vegeteze” şi, în consecinţă, sunt 
numite „organe şi sisteme ale vieţii vegetative”. Sistemele 

vegetative doar ajută pe deţinătorul lor să crească şi să existe. 
Cel  care îl pune în contact cu lumea este sistemul de relaţie.  

Sistemul vegetativ furnizează bunăstarea fizică a omului şi îi 
permite să se bucure de cea mai bună stare de sănătate. Dar 

despre sistemul nervos trebuie să gândim într-un mod foarte 
diferit. Acesta ne dă frumuseţea impresiilor noastre, perfecţiunea 

gândurilor noastre. Este izvorul  oricărei inspiraţii. Deci, este 
greşit ca acesta să fie redus la nivelul vegetativ. Dacă standardele 

către care ne îndreptăm sunt legate doar  de auto-perfecţionarea 
corpului propriu şi de ridicarea noastră pe culmi spirituale, acest 

lucru ne duce în zona orgoliului spiritual. Este o gravă greşeală, 
poate cea mai mare pe care o poate face omul. Comportamentul 

animalelor nu le conduce doar spre a avea un corp frumos şi spre 

a face mişcări graţioase, ci are alte scopuri, mult mai îndepărtate. 
În acelaşi fel, viaţa omului are un scop. Nu este deajuns ca 

întotdeauna să tinzi să ajungi pe cele mai înalte culmi de 
rafinament spiritual şi de frumuseţe interioară. Desigur, un om 

poate ţinti şi trebuie întotdeauna să ţintească spre cel mai înalt 
nivel al perfecţiunii fizice şi mentale, dar viaţa sa ar fi inutilă şi 

nedemnă dacă  dorinţele lui ar sfârşi în acest punct. Într-adevar, 
la ce ar putea folosi faptul de a avea creier sau muşchi? Nu există 

nimic în lume care să nu joace un rol în economia universală şi, 
dacă  suntem înzestraţi cu bogăţii spirituale, cu trăiri estetice şi cu  



 132 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

8. Dezvoltarea limbajului de la stadiul de nebuloasă 

 

 

 

 

 

 

 



 133 

 

 

 

 
   

 
 

 
 

 
 

 
 

 

la exprimarea conştientă în formă gramaticală. 

 
 

 

 
 

 



 134 

o constiinţă rafinată, aceasta nu e pentru noi înşine, ci pentru ca 

aceste daruri să fie folosite în beneficiul tuturor şi să-şi aducă 

contribuţia în economia universală a vieţii spirituale. 
Puterile spirituale sunt o formă a bogăţiei. Ele trebuie să 

intre în circulaţie astfel încât şi ceilalţi să se poată bucura de ele; 
ele trebuie exprimate, utilizate, pentru a completa ciclul relaţiilor 

umane. Chiar şi culmile spiritualităţii, dacă au fost urmărite doar 
de dragul lor, nu au nici o valoare şi dacă ţintim numai la acestea, 

vom neglija cea mai importantă parte a vieţii şi a scopurile ei. De-
am crede în reîncarnare şi ne-am spune: „Fiind bun în această 

viaţă voi fi mult mai bun în viaţa mea viitoare”, ar vorbi doar 
egoismul din noi. Am reduce nivelul spiritual la nivelul vegetativ. 

Dacă ne gândim totdeauna la noi şi numai la noi înşine, chiar şi 
din perspectiva eternităţii, vom fi veşnic egoişti. În schimb, 

trebuie să luăm în consideraţie celălalt punct de vedere şi asta nu 
doar în viaţa de zi cu zi, ci şi în educaţie. Natura ne-a înzestrat cu 

multe abilităţi: acestea trebuie dezvoltate şi nu doar dezvoltate, ci 

folosite. 
Următoarea analogie ne-ar putea  fi de  ajutor.  Ştim că, 

pentru a ne  bucura de o stare de sănătate bună, inima, plămânii 
şi stomacul trebuie să lucreze toate, împreună. De să nu aplicăm 

aceeaşi regulă sistemului de relaţie, sistemului nervos central? 
Dacă avem un creier, organe de simţ şi muşchi, acestea toate 

trebuie să coopereze. Toate aceste părţi ale sistemul trebuie să  
se exerseze, nici una dintre ele nu trebuie neglijată. Vrem, hai să 

zicem, să excelăm în capacitatea creierului, dar pentru a reuşi în 
această direcţie trebuie să includem şi celelalte părţi. Pentru a 

perfecţiona orice activitate dată, va fi nevoie de mişcare ca ultima 
etapă a ciclului. Cu alte cuvinte, o spiritualitate înaltă poate fi 

atinsă doar prin acţiune. Acesta este punctul de vedere din care 
trebuie judecată mişcarea. Ea aparţine activităţii totale a 

sistemului nervos central, şi, în acestă calitate, nu poate fi 

ignorată. Sistemul de relaţie este un întreg unitar, chiar dacă are 
trei părţi. Fiind o unitate, acesta poate deveni perfect doar când 

este pus să lucreze ca  o unitate. 
Una dintre cele mai mari greşeli ale zilelor noastre este să 

concepem mişcarea doar în sine, ca  ceva separat de funcţiile 
superioare. Noi gândim la muşchii noştri ca organe care să fie 

folosite doar în scopul sănătăţii. Noi „facem exerciţii fizice” sau 
gimnastică, pentru a ne păstra în „formă”, pentru a respira, 

mânca sau dormi mai bine. Este o eroare care a fost preluată şi 
de şcoli. În fiziologie acest lucru este ca şi cum ai face dintr-un 



 135 

mare prinţ, servitorul unui cioban. Prinţul - sistemul muscular -  e 

folosit doar pentru a ajuta viaţa vegetativă. 

O astfel de mare greşeală nu poate duce decât la rănire: 
care apare din separarea făcută între viaţa mişcării şi viaţa 

gândirii. Deoarece copilul are atât corp cât şi minte, avem 
sentimentul că trebuie să introducem jocurile sportive în 

curriculumul şcolar, spre a evita astfel neglijarea vreunei părţi din 
cele cu care ne-a înzestrat natura. Dar, a considera totdeauna 

separat,  când mintea, când corpul, înseamnă a întrerupe 
continuitatea ce ar trebui să domnească între ele. Aceasta ţine 

acţiunea departe de gând. Dar adevăratul scop al mişcării este 
mult mai înalt decât acela de a produce poftă de mâncare sau de 

a întări plămânii; este acela de a  servi finalitatea existenţei, 
economia universală şi spirituală a naturii. 

Pentru a le da locul potrivit, mişcările omului trebuie să fie 
coordonate cu centrul – cu creierul. Nu e vorba doar de faptul că 

gândul şi acţiunea sunt două părţi ale aceluiaşi fenomen, ci   de 

faptul că viaţa superioară se exprimă prin mişcare. A susţine 
altceva înseamnă a face din corpul uman o masă de muşchi, fără 

creier. Se poate ca dimensiunea vegetativă să se dezvolte, dar 
interconexiunea dintre minte şi muşchi să nu ţină ritmul. 

Capacităţii de a lua decizii îi lipseşte controlul muscular, singurul 
prin care poate fi exprimată. În felul acesta nu  se poate realiza 

independenţa, ci doar distrugerea a ceea ce natura, în 
înţelepciunea ei, a intenţionat să fie o unitate. 

Când se discută despre dezvoltarea mentală, există mulţi 
care spun, „Ce caută  mişcarea aici? Noi vorbim despre minte”. 

Iar când ne gândim la activitatea intelectuală,  ne imaginăm 
întotdeauna oameni care stau liniştiţi, nemişcaţi. Însă dezvoltarea 

mentală trebuie să fie conectată cu mişcarea şi să depindă de ea. 
Este vital ca teoria şi practica educaţiei să ia această idee la 

cunoştinţă. 

Până acum toţi educatorii au considerat mişcarea şi sistemul 
muscular ca ajutoare pentru respiraţie sau pentru circulaţie, sau 

ca mijloace pentru clădirea forţei fizice. Dar, în noua noastră 
concepţie, mişcarea este văzută ca având o mare importanţă în 

însăşi dezvoltarea mentală, cu condiţia ca acţiunea care se 
execută  să fie conectată cu activitatea mentală în desfăşurare. 

Ambele, creşterea mentală şi spirituală, sunt stimulate de 
aceasta, fără de care nici progresul maxim, nici sănătatea 

maximă (vorbind de minte) nu pot exista.  



 136 

O mulţime de dovezi în favoarea acestui fapt sunt de găsit 

în natură şi devin indiscutabile dacă urmărim, cu grijă şi atenţie, 

dezvoltarea copiilor. Urmărind copilul, devine evident că 
dezvoltarea minţii se realizează prin intermediul mişcărilor pe care 

le face. În dezvoltarea vorbirii de exemplu, vedem cum  
capacitatea crescândă de înţelegere merge mână în mână cu 

utilizarea din ce în ce mai  extinsă a acelor muşchi cu ajutorul 
cărora copilul formează sunetele şi cuvintele. Observaţiile făcute 

pe copii din toată lumea confirmă faptul că, pentru a-şi extinde 
înţelegerea, copilul foloseşte mişcarea. Mişcarea ajută dezvoltarea 

minţii, iar aceasta îşi află noi posibilităţi de exprimare în mişcarea 
şi activitatea ulterioară. Deducem că avem de a face cu un ciclu, 

deoarece mintea şi mişcarea sunt părţi ale aceleiaşi entităţi. 
Simţurile participă, de asemenea, iar copilul care are puţine 

oportunităţi pentru activităţi senzoriale, rămâne la un nivel mintal 
mai scăzut. 

Acum, muşchii care sunt dirijaţi de creier sunt numiţi 

muşchii voluntari, însemnând că ei sunt sub controlul voinţei, iar 
puterea voinţei este una dintre cele mai înalte expresii ale minţii. 

Fără energia voinţei, cu greu am putea spune că există viaţă 
mentală. Din acest motiv, dacă muşchii voluntari sunt dirijaţi de 

voinţă, ei trebuie să constituie un fel de organ al minţii. 
Muşchii, care sunt carnea corpului,  alcătuiesc cea mai mare 

parte a acestuia. Scheletul şi oasele acţionează doar ca suporturi 
pentru muşchi. Deci şi acestea trebuie să facă parte  din acelaşi 

sistem. Forma exterioară pe care  o contemplăm la oameni şi la 
animale este dată de oase şi muşchi. Forma care ne izbeşte cel 

mai mult ochiul e dată de musculatura voluntară. Numărul 
acestor muşchi este aproape imposibil de calculat, dar de mare 

interes sunt diferenţele dintre ei. Unii sunt masivi, alţii extrem de 
delicaţi, unii sunt foarte scurţi, alţii lungi şi în fâşii, iar fiecare îşi 

are scopul său propriu, diferit de al celorlalţi. Dacă unul trage într-

o anumită direcţie, întotdeauna va fi un altul care să tragă în 
direcţia opusă, şi cu cât acest joc între forţe opuse este mai 

viguros şi  mai precis, cu atât mai delicată va fi execuţia 
mişcărilor. Dacă repetăm timp îndelungat sau „exersăm” o 

mişcare nouă, cu ideea de a o face cât mai perfectă posibil, 
acesta va fi un exerciţiu orientat pentru a realiza o armonie 

frumoasă între forţe opuse. Rezultatul nu înseamnă atât de mult 
un acord, cât o opoziţie armonizată, un dezacord asupra căruia s-

a căzut de acord. 



 137 

Noi nu suntem deloc conştienţi de aceste forţe contrare. Ei, 

bine, controlul pe care îl exercităm în mod conştient asupra 

mişcărilor noastre, se datorează lor.  Această armonie internă le 
este dată animalelor de către natura lor: graţia legănării tigrului 

sau a saltului veveriţei se datorează unei bogaţii de contrarii 
echilibrate atât de perfect încât să producă aceste efecte 

spectaculoase. Ne reaminteşte de acea maşinărie complicată care 
funcţionează perfect, ceasul, ale cărui roţi se învârtesc în direcţii 

opuse şi măsoară timpul la perfecţie, datorită preciziei cu care a 
fost reglat. 

Astfel, orice mişcare dispune de cea mai complicată şi 
delicată maşinărie. Dar la om, nici una nu este stabilită la naştere, 

ci urmează a fi formate şi perfecţionate de activitatea pe care o 
depune copilul în lume. Spre deosebire de animale, omul este 

dăruit cu o asemenea abundenţă de muşchi, încât, cu greu ar 
putea exista mişcări pe care să nu poată să le poată învăţa sau 

executa, şi nu vorbim aici de întărirea muşchilor, ci de 

coordonarea lor, ceea ce e un lucru foarte diferit. Ideea este că, în 
cazul omului, muşchii nu sunt coordonaţi, iar el trebuie să-şi 

construiască şi să-şi perfecţioneze structura nervoasă necesară 
mişcărilor pe care le învaţă, prin acţiuni iniţiate de mintea sa. Cu 

alte cuvinte copilul are puterea internă de a produce coordonările, 
pe care, astfel, le creează el însuşi, şi, odată ce au început să 

existe, continuă să le perfecţioneze prin exersare. În mod clar, el 
însuşi este unul din principalii factori creativi în producerea lor.  

Lucrul minunat este că mişcările omului nu sunt fixate şi 
limitate ca cele ale animalelor, ci că el poate decide şi alege pe 

care să le înveţe. Există animale care au darul căţărării, alergării 
sau înotului, dar omul nu are asemenea daruri. În schimb, el are 

doar un singur dar, acela că le poate învăţa pe toate şi le poate 
face mai bine decât animalele! 

Însă, o asemenea versatilitate  depinde de muncă. Îl costă 

efortul repetării, al " exersării", în timpul căreia muşchii ajung să 
acţioneze la unison, deoarece interconexiunile nervoase au un 

mod inconştient de a găsi armonia de care este nevoie, pornind 
de la o iniţiativă voluntară. 

In realitate, nimeni nu îşi însuşeşte toate puterile musculare 
de care e capabil. Omul e ca o persoană născută cu o avere 

colosală, atât de bogat încât poate folosi doar o parte din 
moştenire, dar poate să aleagă, după dorinţă, partea pe care o va 

folosi. Un om poate deveni gimnast profesionist, dar asta nu 
înseamnă că s-a născut cu vreun tip special de muşchi. Nici 



 138 

dansatoarea de profesie nu e înzestrată cu muşchi speciali pentru 

dans. Gimnastul şi balerina se dezvoltă ei înşişi prin forţa voinţei. 

Oricine, indiferent ce ar dori să facă, are la dispoziţie o gamă atât 
de largă de puteri musculare, încât poate alege şi îşi poate fixa 

singur evoluţia. E nevoie doar de colaborarea voinţei.  
Nu e înscris în natura umană ca toţi oameni să urmeze 

aceeaşi cale a dezvoltării, aşa cum se întâmplă cu animalele din 
aceeaşi specie. Chiar dacă mulţi oameni cultivă aceeaşi artă, 

fiecare o face într-un mod uşor diferit. Vedem asta în scriere, deşi 
toţi putem scrie, fiecare are propriul său scris de mână. Fiecare 

personalitate umană are propriul său fel de a face lucrurile. 
Natura activităţii unei persoane e trădată de mişcările sale 

deoarece activitatea sa este expresia minţii sale – e viaţa sa 
mentală – iar aceasta are acces la un întreg tezaur de mişcări 

care se dezvoltă în serviciul acestei părţi - centrale şi 
conducătoare -  a fiinţei sale interne. Când un om nu reuşeşte să 

îşi dezvolte întreaga musculatură, sau - cum se întâmplă uneori -  

când îşi dezvoltă numai acei muşchi necesari unei munci fizice 
grele, atunci mintea îi va rămâne la acest nivel scăzut la care i-au 

rămas şi mişcările.  În acest fel, viaţa mentală a unei persoane 
poate fi restricţionată de tipul de muncă oferit lui, sau preferat de 

el. Viaţa mentală a celui ce nu munceşte deloc se află în mare 
pericol, deoarece – deşi e adevărat că nu toate forţele musculare 

pot fi folosite - există o limită sub care e periculos ca cele care 
sunt folosite să scadă. Când mişcările sunt reduse sub aceasta, 

întreaga viaţă a persoanei respective este slăbită. De aceea 
educaţia fizică şi jocurile sportive au devenit componentă 

obligatorie a curriculum-ului şcolar. Acestea previn situaţia ca o 
parte prea mare din sistemul muscular să rămână nefolosită.  

Noi, de asemenea, în această metodă ar fi trebuit să urmăm 
planificarea unei alternanţe a activităţilor mentale şi fizice din 

şcolile obişnuite, dacă nu ar fi fost ca viaţa mentală exprimată de 

copiii noştri să fi dus la folosirea constantă a întregii lor 
musculaturi. Acest fapt nu are nimic de a face cu învăţarea unor 

deprinderi particulare. El diferă complet de unele tendinţe 
educaţionale moderne în care copilul învaţă să scrie frumos de 

parcă ar deveni funcţionar, iar alţii sunt puşi la tras şi împins  
pentru a deveni muncitori mai buni. O instruire profesională de 

acest tip nu serveşte adevăratele scopuri ale mişcării în educaţie 
aşa cum o înţelegem noi. Conceptul pe care îl avem în minte este 

foarte diferit. Este problema copilului care îşi coordonează acele 



 139 

mişcări ce joacă un rol necesar în viaţa sa mentală, astfel încât 

să-i îmbogăţească aspectele practice şi executorii. 

    Fără acest acompaniament al mişcării, creierul se dezvoltă 
pe cont propriu, înstrăinat parcă de rezultatele activităţilor sale. 

Mişcările care nu sunt dirijate de minte par hazardate şi produc 
necazuri. Însă, mişcarea este atât de esenţială vieţii oricărui 

individ în contact cu mediul înconjurător şi care îşi formează relaţii 
cu alţi oameni, încât trebuie să se dezvolte la această vârstă. 

Rolul său este să servească omul întreg şi viaţa sa în relaţie cu 
lumea externă.* 

   Ideile şi principiile de azi sunt prea mult centrate pe auto-
perfecţionare şi auto-realizare. Dar, imediat ce înţelegem 

adevăratele scopuri ale mişcării, această auto-centrare va trebui 
să dispară. Suntem obligaţi să extindem conceptul pentru a 

include toate potenţialităţile realizabile. Pe scurt, trebuie 
totdeauna să ne agăţam cu fermitate de ceea ce se poate numi 

"filosofia mişcării". Mişcarea este cea care distinge viul de ne-viu. 

Mai mult, lucrurile vii nu se mişcă niciodată la întâmplare. Ele 
înaintează către scopuri, iar vieţile lor urmează legi ale naturii. 

Hai (pentru a ne lămuri, noi înşine, foarte clar) să încercăm să ne 
imaginăm cum ar fi dacă totul ar deveni nemişcat. Dacă în 

interiorul plantelor ar înceta orice mişcare, nu ar mai exista flori şi 
fructe. Procentajul de gaze otrăvitoare din aer ar spori în mod 

dezastruos. Dacă orice mişcare ar fi oprită, dacă păsările ar 
rămâne nemişcate în copaci şi toate insectele s-ar prăbuşi la 

pământ, dacă fiarele preeriei nu ar mai cutreiera sălbăticiile şi 
peştii nu ar mai înota în ape, ce loc înfricoşător ar deveni această 

lume a noastră! 
     Nemişcarea e imposibilă. Dacă toate mişcările ar fi interzise, 

sau dacă lucrurile vii s-ar mişca fără scop, fără a fi călăuzite de 
acea finalitate utilă pe care toate creaturile o au ca temă, lumea 

ar deveni haotică. Fiecare fiinţă vie are propriile ei mişcări 

caracteristice şi propriile ei scopuri pre-stabilite, iar în cadrul 
creaţiei, există un echilibru armonios între toate aceste activităţi 

diferite care sunt coordonate pentru a realiza un anumit scop. 
Munca este inseparabilă de mişcare. Viaţa omului şi a 

întregii societăţi umane este legată de mişcare. Dacă toată lumea 
nu ar mai lucra o singură lună, omenirea ar pieri. Deci, mişcarea 

are şi un aspect social; nu e doar o chestiune de igienă. 
                                                           

*
 Pentru o expunere clară şi convingătoare asupra acestei necesităţi, vezi Prof. J.J.Buytendijk, 

Erziehung durch behendiges Tun . 

 



 140 

    Dacă toată capacitatea de mişcare a omului s-ar duce în 

„exerciţii fizice”, energia totală a omenirii s-ar consuma şi nu s-ar 

produce nimic. Însăşi existenţa ordinii sociale depinde de mişcare 
dirijată către scopuri constructive. Individul aflat în pântecul vieţii 

sociale îşi execută acţiunile atât într-un scop individual cât şi într-
unul social. Când vorbim de „comportament”, comportamentul 

oamenilor şi animalelor, ne gândim, de fapt, la acest tip de 
mişcări cu scop. Un asemenea comportament constituie miezul 

activităţilor lor şi nu se limitează doar la acţiunile care servesc un 
scop personal; de exemplu, curăţenia sau activitatea casnică. 

Realizarea acesteia poate servi finalităţi mai îndepărtate, întrucât 
se acţionează pentru beneficiul altora. Dar pentru asta, munca 

omului trebuie să însemne mult mai mult decât un exerciţiu de 
gimnastică. Dansul este cea mai individuală dintre toate mişcările, 

dar chiar şi dansul ar fi lipsit de esenţă fără spectatori; cu alte 
cuvinte, fără un anumit scop social sau transcendental. 

    A avea o viziune a planului cosmic în care fiecare formă de 

viaţă depinde de mişcări direcţionate care au efect dincolo de 
scopul lor conştient, înseamnă a înţelege munca îndeplinită de 

copil şi a fi capabil să i-o călăuzeşti mai bine.  
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

 



 141 

14 

INTELIGENŢA  

ŞI  

MÂNA 

 
 

 
 

Este foarte interesant să studiem dezvoltarea mecanică a 

mişcării, nu numai datorită complexităţii ei, ci şi pentru că fiecare 
dintre fazele pe care le parcurge este vizibilă. 

În figura 9, am prezentat dezvoltarea mişcării prin două linii 
orizontale, cu diferite alte linii perpendiculare pe ele. Liniile puţin 

mai îngroşate marchează intervale de şase luni, iar cele mai 
groase, intevale de un an. Linia de jos reprezintă dezvoltarea 

mâinilor, iar cea de sus reprezintă dezvoltarea echilibrului şi a 
mersului. Aşadar, diagrama arată dezvoltarea tuturor celor patru 

membre, luate câte două. 
         La animalele inferioare, cele patru membre se dezvoltă şi 

lucrează împreună, dar la om fiecare pereche se dezvoltă separat 
de cealaltă, lucru care arată clar că servesc scopuri diferite. Pe 

scurt, mâinile şi picioarele au funcţii diferite. Capacitatea de a 
merge şi de a menţine echilibrul se dezvoltă la toţi oamenii într-

un mod atât de regulat, încât o putem considera un  eveniment 

biologic. Putem spune fără a ne hazarda, că omul, odată născut, 
va merge cu siguranţă şi că toţi oamenii vor semăna în modul 

cum îşi folosesc picioarele. Dar nimeni nu poate spune ce va face 
un anume om cu mâinile. Cine ştie ce priceperi speciale îşi vor 

dezvolta copiii de azi? Cei din generaţiile trecute şi-au dezvoltat 
abilităţi  destul de diferite. De aceea, cele două linii vor avea 

înţelesuri diferite, în funcţie de ceea ce studiem: mâinile sau 
picioarele. 

Funcţionarea picioarelor are, indiscutabil, o bază biologică şi 
are legătură chiar cu dezvoltarea internă a creierului. Pe de altă  



 142 

 



 143 

 

 

 
 

parte, omul este singurul mamifer care merge pe două picioare, 
în timp ce toate celelalte merg pe patru. Odată ce omul şi-a 

câştigat echilibrul, el îşi poate menţine această dificilă  poziţie 
verticală numai pe două picioare. Dar, pentru el, acest echilibru 

nu este uşor de dobândit; de fapt, este o adevărată artă care 
necesită mult exerciţiu. Ca să reuşească, omul trebuie să-şi 

sprijine toată laba piciorului pe sol, în timp ce majoritatea 
animalelor merg pe vârfurile picioarelor. Şi, desigur, când sunt 

folosite toate cele patru picioare, există numeroase puncte mici 
de sprijin. De aceea, piciorul omului poate fi studiat din trei 

puncte de vedere: fiziologic, biologic şi anatomic; şi toate sunt 
foarte interesante. 

Dar dacă mâna nu are îndrumarea biologică  de care 

dispune piciorul, dacă mişcările sale nu sunt dinainte stabilite, 
cine îi va îndruma dezvoltarea? Nedatorând, aşa cum se întâmplă, 

nimic biologiei sau fiziologiei, această îndrumare nu poate veni 
decât de la creier. Mâna este în legătură directă cu sufletul 

omului, şi nu numai cu sufletul individului, ci şi cu diferitele 
moduri de viaţă pe care omul le-a adoptat în diferite locuri şi în 

diferite timpuri. Îndemânarea mâinii omului este legată de 
dezvoltarea minţii sale şi, în lumina istoriei, observăm că are 

legătură cu dezvoltarea civilizaţiei. Mâinile omului exprimă 
gândurile sale, iar din momentul primei sale apariţii pe pământ, 

urme ale operei mâinilor sale apar şi în documentele istoriei. 
Fiecare mare civilizaţie a lăsat mărturie operele sale de artă 

specifice. În India a existat o măiestrie meşteşugărească atât de 
rafinată, încât, astăzi, cu greu poate fi imitată. Dovezi ale unui 

artizanat deosebit se găsesc în Egipt, în timp ce civilizaţii cu un 

nivel mai scăzut au lăsat şi ele dovezi, deşi acestea sunt mai 
brute. 

Prin urmare, dezvoltarea deprinderilor manuale ţine ritmul 
cu dezvoltarea mentală. Desigur, cu cât munca e mai delicată, cu 

atât mai mult este nevoie de priceperea şi atenţia unei minţi 
inteligente care s-o îndrume. În Europa, în timpul Evului Mediu, a 

fost o perioadă de mare avânt mental, iar cărţile şi manuscrisele 
care reflectau ideile noi erau frumos ilustrate. Chiar şi viaţa 

spirituală, care pare atât de îndepărtată de lucrurile pământeşti, a 
avut splendorile sale de acest gen şi, astfel, putem admira 



 144 

miracolele templelor ornamentate, care au atras oamenii spre un 

cult comun - temple care au apărut întotdeauna acolo unde a 

existat viaţă spirituală. 
Ni se spune că Sf. Francis din Assisi - poate cel mai simplu 

şi pur dintre sufletele umane - obişnuia să spună:  „Priviţi aceste 
dealuri maiestuoase! Ele sunt zidurile templului nostru şi aspiraţia 

inimilor noastre!” 
Iată că, într-o zi, el şi adepţii săi spirituali au fost invitaţi să 

construiască o biserică, şi atât el cât şi ceilalţi, fiind săraci, s-au 
folosit de roci netăiate, care le erau la îndemână şi pe care le-au 

cărat pe umeri ca să construiască biserica. Adevărul este că, 
atunci când există un spirit liber, el trebuie să se materializeze 

într-o formă de activitate, iar pentru aceasta este nevoie de 
mâini. Găsim peste tot urme ale muncii manuale a omului şi, prin 

intermediul acestora, putem întrezări o frântură din spiritul său şi 
din ideile timpului său.  

Dacă încercăm să ne gândim la trecutul înceţoşat şi 

îndepărtat, atât de îndepărtat încât nici oasele nu-au mai rămas, 
ce oare ne ajută să reconstituim acele timpuri şi să ne imaginăm 

viaţa celor care au trăit atunci? Arta lor. În unele dintre aceste 
epoci preistorice există semne ale unei civilizaţii primitive bazate 

pe forţa fizică. Monumentele şi ornamentele sunt alcătuite din 
blocuri uriaşe de piatră, iar noi ne întrebăm uluiţi cum de au putut 

fi asamblate. Peste tot, arta mai rafinată arată, indiscutabil, un 
nivel mai înalt de civilizaţie. Aşadar, putem spune că mâna omului 

a urmat intelectul acestuia, viaţa sa spirituală şi emoţiile sale, iar 
urmele pe care le-a lăsat trădează prezenţa sa. Dar, şi fără acest 

punct de vedere psihologic asupra lucrurilor, putem vedea că 
toate schimbările din mediul înconjurător al omului sunt datorate 

mâinilor sale. Cu adevărat, ar putea părea că toată sarcina 
inteligenţei este să îndrume munca mâinilor. Pentru că, dacă 

oamenii şi-ar fi folosit doar limbajul ca să-şi comunice gândurile, 

dacă înţelepciunea lor s-ar fi exprimat doar prin cuvinte, nu ar 
mai fi rămas nici o urmă a generaţiilor trecute. Datorită mâinii, 

însoţitoarea minţii, s-a ridicat civilizaţia. Mâna a fost şi este 
organul acestui mare dar pe care îl moştenim. 

De aceea, mâinile sunt legate de viaţa mentală. Într-
adevăr, nu susţine vechea artă a chiromanţiei că istoria  rasei   

este imprimată în palmă şi că aceasta este un organ spiritual?            
Din acest motiv, studiul dezvoltării psihice a copilului trebuie să 

fie strâns legat de studiul activităţii mâinilor sale, care sunt 



 145 

stimulate de mintea sa. Nimic nu arată mai clar decât această 

activitate cât de bine se împletesc cele două. 

Putem afirma astfel: inteligenţa copilului se poate dezvolta 
până la un anumit nivel fără ajutorul mâinilor sale. Dar, dacă se 

dezvoltă cu ajutorul mâinilor, atunci nivelul pe care îl atinge este 
superior iar caracterul copilului este mai puternic. Aşadar, chiar şi 

aici, în ceea ce credem a fi numai o problemă pur psihologică, 
realitatea este că personalitatea unui copil rămâne rudimentară 

dacă nu găseşte oportunităţi pentru a-şi pune capacităţile de 
mişcare în practică asupra a tot ceea ce-l înconjoară. Din 

experienţa mea, dacă - din motive speciale - un copil nu a fost 
capabil să-şi folosească mâinile, caracterul său rămâne la un nivel 

scăzut în procesul de formare: este incapabil de ascultare, nu are 
iniţiativă şi pare leneş şi trist. Dar acei copii care au fost capabili 

să-şi folosească mâinile se dezvoltă cel mai bine şi ating o tărie de 
caracter impresionantă. 

Aceasta ne aduce în minte un moment interesant din istoria 

Egiptului, când munca manuală, meşteşugărească, era prezentă 
în toate domeniile; în artă, arhitectură şi religie. Înscripţiile de pe 

mormintele din acea epocă arată că cea mai mare preţuire pe 
care-o putea primi un om era să se spună despre el că a fost o 

persoană de caracter.  Aşadar, dezvoltarea caracterului trebuie să 
fi părut foarte importantă pentru aceşti oameni, ale căror realizări 

manuale erau de cel mai înalt nivel. Aceasta ilustrează încă o 
dată, modul în care activitatea mâinilor ţine pasul, de-a lungul 

istoriei, cu dezvoltarea caracterului şi a civilizaţiei, şi modul în 
care mâinile sunt în relaţie cu personalitatea. 

Şi dacă, pe lângă acestea, ne gândim şi la modul de mers al 
acelor oameni, acesta a fost, aşa cum ne-am putea aştepta, 

întotdeauna pe două picioare, vertical şi păstrându-şi echilibrul. 
Probabil, ei dansau şi alergau puţin altfel decât noi, dar 

întotdeauna şi-au folosit doar picioarele pentru a se deplasa încolo 

şi încoace. 
Dezvoltarea mişcării este, prin urmare, dublă; în parte, este 

legată de legea biologică; în parte, este legată de viaţa interioară; 
deşi ambele tipuri sunt dependente de folosirea muşchilor. 

Studiind copilul, avem de urmat două linii de dezvoltare: 
dezvoltarea mâinii şi aceea a mersului şi a menţinerii echilibrului. 

Din figura 9 observăm că abia la vârsta de un an şi jumătate 
apare o legătură între cele două. Acum este perioada în care 

copilul doreşte să care obiecte grele cu mâinile, iar picioarele 
trebuie să-l sprijine. Picioarele omului, care sunt mijloacele sale 



 146 

naturale de deplasare, îl poartă la locurile unde poate munci, dar 

munca aceasta o face cu mâinile. El poate merge distanţe lungi, 

iar oamenii au ajuns, în realitate, să ocupe întreaga suprafaţă a 
pământului şi, în timp ce avea loc această cucerire a pământului, 

ei trăiau şi mureau. Dar ceea ce au lăsat în urma lor, ca semn al 
trecerii lor, a fost munca mâinilor lor. 

În studiul nostru asupra limbajului am văzut că vorbirea se 
leagă, în primul rând, de auz. Dar acţiunea este legată de  

vedere, căci avem nevoie să vedem unde punem piciorul, iar când 
mâinile noastre lucrează, trebuie să vedem ce fac. Aceste două 

simţuri, auzul şi văzul, sunt cele mai implicate în dezvoltarea 
psihologică a copilului. În viaţa sa mentală, primul lucru care se 

trezeşte este capacitatea de a observa ce e  în jurul său şi este 
evident că trebuie să ajungă să cunoască lumea în care urmează 

să se mişte. Primele sale mişcări sunt precedate de o muncă de 
observare, iar când începe să se deplaseze, va fi ghidat de ceea 

ce ştie deja şi de ceea ce a devenit capabil să perceapă. 

Obţinerea adaptării şi a mişcării sunt, ambele, dependente de 
gradul precedent de dezvoltare mentală. Tocmai de aceea copilul 

nou-născut începe prin a sta întins, fără a se deplasa. Când, mai 
târziu, se va deplasa, va fi capabil să-şi urmeze orientarea/ghidul 

minţii sale. 
Primul semn de mişcare este efortul copilului de a apuca 

sau de a lua ceva. Până când nu apare apucarea, atenţia copilului 
nu este atrasă de mâna care i-a dat posibilitatea să facă această 

activitate. Prinderea, apucarea, care la început a fost inconştientă, 
devine acum conştientă şi, aşa cum vedem urmărind copilul, 

mâna, şi nu piciorul, este prima care îi atrage atenţia. Odată ce 
aceasta s-a întâmplat, acţiunea de a apuca obiecte continuă  dar, 

în loc de a fi instinctivă, cum a fost la început, devine 
intenţionată. La zece luni, procesul de observare a lumii 

înconjurătoare a trezit în copil interesul faţă de ea şi, acum, 

doreşte s-o stăpânească. Prinderea intenţionată, impulsionată de 
dorinţele sale, încetează în acest moment să mai fie doar o simplă 

prindere. Ea face loc unor adevărate exerciţii ale mâinii, 
exprimate, mai ales, prin deplasarea obiectelor dintr-un loc în 

altul. Posesor al unei imagini clare a împrejurimilor şi, plin de 
dorinţe în ceea ce le priveşte, copilul începe să acţioneze. Înainte 

de a împlini un an, mâinile sale devin ocupate în variate feluri, 
care, pentru el, sunt, s-ar putea spune, numeroase tipuri de 

muncă: deschiderea şi închiderea dulapurilor, a cutiilor cu capace, 
tragerea sertarelor de la bufet, scoaterea dopurilor şi a capacelor 



 147 

de la sticle şi punerea lor înapoi, scoaterea resturilor dintr-un coş 

şi punerea lor la loc. Prin intermediul acestor eforturi, copilul 

reuşeşte să obţină din ce în ce mai mult control asupra mâinilor 
sale. 

         Între timp, ce s-a întâmplat cu cealaltă pereche de 
membre? Aici, nici inteligenţa, nici conştiinţa nu trebuie să 

intervină. Ceea ce se întâmplă este, din punct de vedere 
anatomic, o formă de dezvoltare rapidă a cerebelului, organul 

special pentru controlul muşchilor care ne menţin în echilibru. 
Este ca şi cum ar suna un clopoţel, strigând unui corp inert 

să se ridice şi să-şi menţină echilibrul. În acest caz, mediul 
înconjurător nu are nici un rol. Ordinele vin de la creier. Copilul, 

cu efort şi puţin ajutor, mai întâi stă aşezat şi apoi se clatină pe 
picioare. 

         Psihologii spun că ridicarea omului în poziţia verticală are 
patru stadii. În prima,  stă aşezat, în a doua  se rostogoleşte pe 

burtă şi se târăşte şi dacă, în timpul acestei faze, cineva îi oferă 

două degete de care să se ţină, el îşi poate mişca picioarele, unul 
câte unul, dar atingând pământul numai cu degetele picioarelor. 

Când, în sfârşit, stă în picioare singur, o face cu toată laba 
piciorului pe sol. Ajungând astfel în poziţia verticală, normală 

pentru om, el poate merge, cu condiţia să se ţină de ceva, de 
exemplu, de fusta mamei sale. Iar foarte curând după aceea 

ajunge la cel de-al patrulea stadiu, care este acela al mersului de 
unul singur. 

Toate acestea s-au întâmplat pur şi simplu printr-un proces 
intern de maturaţie. Următoarea tendinţă a copilului este de a 

spune: „Acum că am picioarele mele, am plecat. La revedere!” 
El a ajuns acum la un alt nivel de independenţă, căci esenţa 

independenţei este aceea de a fi capabil să faci ceva pentru tine 
însuţi. Conceptul filosofic care stă la baza acestor cuceriri 

succesive a independenţei este acesta: omul îşi obţine 

independenţa prin efort. Să fii capabil să faci ceva fără ajutorul 
altcuiva: aceasta este independenţa. Dacă ea există, copilul poate 

progresa rapid; iar dacă nu există, progresul lui va fi lent. Cu  
aceste idei prezente în minte, putem vedea cum trebuie tratat 

copilul: ele ne oferă un ghid folositor pentru cum să acţionăm în 
raport cu el. Cu toate că înclinaţiile noastre naturale se îndreaptă 

către a ajuta copilul în strădaniile lui, filosofia aceasta ne învaţă 
să nu dăm niciodată un ajutor mai mare decât este absolut 

necesar. Copilul care vrea să meargă singur trebuie lăsat să 
încerce, pentru că ceea ce întăreşte orice capacitate în procesul 



 148 

de dezvoltare este exerciţiul, iar exerciţiul este necesar şi după ce 

s-a dobândit abilitatea de bază. Dacă un copil este mereu purtat 

în braţe, chiar şi la vârsta de trei ani (lucru pe care l-am văzut 
adeseori), dezvoltarea lui nu este ajutată, ci împiedicată. De 

îndată ce s-a ajuns la independenţă, adultul care continuă să 
ajute devine un obstacol. 

Prin urmare, este clar că nu trebuie să purtăm în braţe 
copilul, ci să-l lăsăm să meargă, iar dacă mâna sa doreşte să 

muncească, trebuie să-i dăm obiecte pe care să poată exersa o 
activitate inteligentă. Ceea ce conduce copilul pe calea 

independenţei sunt propriile lui acţiuni. 
Observaţiile ne arată că la vârsta de un an şi jumătate 

apare un nou factor de o mare importanţă atât în dezvoltarea 
braţelor cât şi a picioarelor. Acest factor este forţa, tăria. Copilul 

care a devenit activ şi îndemânatic simte că e puternic. Ideea sa 
principală, în orice face, nu este numai aceea de a exersa, ci şi 

aceea de a depune maximum de efort(cât de diferit faţă de noi)! 

Natura pare că-i spune: „Ai agilitate şi îndemânare, iar 
acum trebuie să devii puternic. Altfel, toate acestea vor fi inutile“. 

         Iar acesta este momentul în care îndemânarea mâinilor şi 
puterea de a-şi menţine echilibrul pe picioare fac cauză comună. 

În loc de a merge pur şi simplu, copilului îi place să facă plimbări 
foarte lungi şi să care obiecte destul de grele. Oamenii, de fapt, 

nu sunt făcuţi doar pentru a merge, ci şi pentru a căra greutăţi. 
Mâna, care a învăţat să apuce, trebuie să se antreneze să ridice 

greutăţi şi să le mute. Iată  copilul  de un an şi jumătate 
strângând în braţe o cană uriaşă de apă, pe care reuşeşte s-o 

susţină, menţinând, însă, echilibrul cu dificultate şi mergând 
foarte încet. Există, de asemenea, şi o plăcere pentru sfidarea şi 

înfrângerea legilor gravitaţiei. Copilul adoră să se caţere iar când  
făce asta, să se prindă cu mâinile şi să se tragă în sus. Nu mai 

prinde obiectele ca să le ia, ci le apucă strâns ca să se caţere. 

Toate acestea urmăresc punerea la încercare a forţei musculare şi 
o întreagă perioadă a vieţii este dedicată acestor încercări. Iată că 

şi în această etapă vedem logica naturii, pentru că omul matur 
trebuie să fie puternic din punct de vedere fizic. 

          Doar după toate acestea copilul, care acum merge şi este 
încrezător în puterea sa, începe să observe acţiunile celor din 

jurul său şi încearcă să facă aceleaşi lucruri. În această perioadă 
el imită nu pentru că i-a spus cineva să facă asta, ci fiindcă simte 

o nevoie interioară. Este ceva ce se poate percepe doar când 
copilul este liber. Aşadar, aici putem expune logica naturii: 



 149 

 

1. Să-i dea copilului poziţia verticală, dreaptă. 

2. Să-l facă să meargă şi să devină puternic.  
3. Să-i dea posibilitatea să ia parte la viaţa ce se 

desfăşoară în jurul său. 
    

Din aceasta vedem cum fazele pregătitoare urmează una 
alteia. Mai întâi copilul trebuie să se pregătească el însuşi şi să-şi 

pregătească instrumentele  trupeşti, apoi să devină puternic, apoi 
să-i observe pe alţii şi, în final, să înceapă să facă el însuşi diferite 

activităţi. Natura îl îndeamnă şi chiar îi sugerează exerciţii de 
gimnastică, de exemplu urcatul pe scaune şi pe scări. Numai după 

aceea începe o nouă fază în care simte nevoia de a începe să facă 
lucrurile singur. „Sunt pregătit şi acum vreau să fiu liber”. 

      Nici un psiholog nu a luat suficient în consideraţie faptul că 
micuţul devine un mare plimbăreţ şi simte nevoia să facă plimbări 

foarte lungi. De obicei, noi fie îl purtăm în braţe, fie îl punem într-

un cărucior. Noi credem că el nu poate merge şi îi oferim un 
mijloc de transport; că el nu poate munci, aşa că muncim noi 

pentru el. Chiar din momentul intrării lui în viaţă noi îi inducem  
un complex de inferioritate. 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 150 

 

 

 
 

 

15 

DEZVOLTAREA  

ŞI  

IMITAŢIA 

 
 

 
 

  În capitolul trecut ne-am despărţit de copil la vârsta de un 
an şi jumătate. Această vârstă a devenit un punct de interes şi 

poate fi un moment de cotitură în educaţie. Este momentul în 
care pregătirea membrelor superioare se alătură pregătirii 

membrelor inferioare. Personalitatea copilului este, de asemenea, 
pe punctul de a se extinde, pentru că, odată cu „explozia în 

limbaj” la vârsta de doi ani, în scurt timp va ajunge la un stadiu 
de reală completitudine. În pragul acestui eveniment, la un an şi 

jumătate, copilul face deja eforturi să exprime ce are în minte. 
Este o perioadă de mare efort şi de activitate constructivă. 

În timpul acestei faze a dezvoltării copilului, trebuie să fim 

deosebit de atenţi să nu distrugem nici una dintre tendinţele 
naturale ale vieţii. Dacă natura arată atît de clar că aceasta este o 

perioadă de efort intens, trebuie să fim pregătiţi să ajutăm acest 
efort. A spune aceasta înseamnă a face o afirmaţie foarte 

generală, dar sunt mulţi cercetători în domeniul copilăriei care ar 
exprima-o în detalii exacte. Ei spun că în această perioadă a vieţii 

copilul începe să imite. Ideea în sine nu este o noutate, deoarece 
întotdeauna s-a spus despre copii că îi imită pe cei mari. Dar 

acesta era un mod superficial de a pune problema. Astăzi ne dăm 
seama că, înainte de a putea imita, copilul trebuie, mai întâi de 



 151 

toate, să înţeleagă. Vechea idee era că tot ce aveam de făcut, noi, 

cei maturi, era să ne purtăm obişnuit, iar copiii, prin imitaţie, vor 

creşte făcând ce facem noi. Aici se terminau responsabilităţile 
noastre. Bineînţeles că includeam şi ideea de „a da un bun 

exemplu” şi accentuam importanţa faptului ca toţi adulţii să facă 
asta, mai ales educatorii. De exemplul lor depindea binele 

umanităţii. Şi mamele, de asemenea, trebuiau să fie perfecte. Dar 
natura nu gândeşte în acest fel. Ea nu e preocupată de 

perfecţiunea adulţilor. Lucrul important este acela că, înainte de a 
putea imita, copilul trebuie pregătit pentru asta şi această 

pregătire derivă din eforturile pe care le-a făcut. Aceast lucru este 
valabil pentru fiecare fiinţă umană. Exemplul dat de adulţi oferă 

doar scopul sau motivaţia pentru a imita. El nu produce un 
rezultat reuşit. De fapt copilul, odată lansat în încercările sale, 

deseori îşi depăşeşte exemplul. El face mai perfect şi mai exact 
tot ce i s-a sugerat. În anumite tipuri de activităţi acest adevăr 

este evident. Toată lumea ştie că, pentru ca un copil să devină 

pianist, el trebuie să facă mult mai mult decât să-i imite pe aceia 
care ştiu deja să cânte. El trebuie să exerseze în continuu, pentru 

a da degetelor sale îndemânarea necesară. Şi totuşi, cât de des 
aplicăm această credinţă naivă în imitaţie, în domenii care sunt şi 

mai complicate. Îi citim copilului, ori îi spunem poveşti despre eroi 
şi sfinţi gândind că acest lucru îl va influenţa să devină erou sau 

sfânt. Lucru imposibil fără o mult mai profundă pregătire a 
spiritului. Nimeni nu poate deveni „mare” doar prin imitaţie. 

Exemplul poate trezi o speranţă, un interes. Dorinţa de a imita 
poate stimula efortul; dar, pentru a ajunge pe culmi este necesar 

un antrenament îndelungat. În domeniul educaţional, natura 
însăşi ne învaţă că imitaţia necesită pregătire. Primele eforturi pe 

care le face copilul nu au ca scop imitarea, ci formarea în el însuşi 
a capacităţii de a imita; ele au ca ţintă schimbarea lui însuşi în 

lucrul dorit. Aceasta arată importanţa universală a pregătirii 

indirecte. Natura nu ne dă numai puterea de a imita, ci şi puterea 
de a ne transforma, de a deveni ceea ce ne sugerează exemplul. 

Şi dacă, în calitate educatori, credem că putem ajuta forţele vieţii 
copilului să-şi împlinească menirea, atunci este important să ştim 

în ce momente ajutorul nostru poate fi folositor. 
        Dacă urmărim un copil de această vârstă, vom vedea că 

încearcă să facă ceva anume. Ceea ce el încearcă să facă ne 
poate părea absurd, dar asta n-are importanţă. El trebuie să 

termine acel lucru. Este îndemnul vieţii dinăuntrul său care-i 
comandă aceasta. Dacă ciclul său de activitate este întrerupt, 



 152 

rezultatele sunt o deviaţie a personalităţii, lipsă de scop şi de 

interes. În zilele noastre se susţine că este foarte important a lăsa 

aceste cicluri de activitate să-şi continuie cursul. Nu mai puţin 
importante sunt formele indirecte de pregătire; de fapt, toate 

acestea sunt forme ale acestei pregătiri. Întreaga noastră viaţă ne 
pregăteşte indirect pentru viitor. La toţi aceia care au făcut ceva 

de o importanţă fundamentală, veţi descoperi că întotdeauna a 
existat o perioadă intensă în vieţile lor, care a precedat efectuarea 

acelei realizări. Nu a fost neapărat o muncă de acelaşi fel, dar 
trebuie să se fi făcut un efort intens în aceeaşi direcţie  sau în 

alta, iar acesta a acţionat ca o pregătire spirituală, cu condiţia ca 
aceasta să se fi putut desăvârşi. Ciclul trebuie să se fi completat. 

Aşadar, oricare ar fi activitatea inteligentă desfăşurată de copil şi 
la care avem ocazia să asistăm - chiar dacă nouă ne pare absurdă 

sau contrară dorinţelor noastre (cu condiţia, bineînţeles, să nu-i 
cauzeze nici un rău) - nu trebuie să intervenim; deoarece copilul 

trebuie întotdeauna să termine ciclul de activitate asupra căreia s-

a hotărât. 
Aşa cum s-a spus în capitolul anterior, copiii la această 

vârstă găsesc căi interesante prin care să-şi ducă la capăt 
intenţiile. Vedem prichindei mai mici de doi ani  care, aparent, 

cară greutăţi mult peste puterile lor, fără nici un motiv evident. În 
casa unui prieten erau nişte scaune grele şi am văzut un copil de 

un an şi jumătate care s-a apucat să le mute, cu un efort vizibil, 
de la un capăt al camerei la celălalt. Copiilor le place să ajute la 

aranjarea mesei şi vor căra pâini întregi în braţe, atât de mari 
încât nu pot nici să-şi vadă picioarele. Vor continua să facă 

aceasta, să care obiecte înainte şi înapoi, până obosesc. De 
obicei, grija adultului este să elibereze copilul de greutate, dar 

psihologii din zilele noastre sunt convinşi că ajutorul de acest fel, 
care întrerupe activitatea aleasă chiar de copil, este una dintre 

cele mai dăunătoare forme de acţiune represivă pe care o putem 

face. Tulburările nervoase ale multor copii „dificili” pot fi urmări 
ale acestui tip de interferenţă. 

Un alt tip de efort către care copiii se simt atraşi este acela 
de a urca scările. Când facem noi această activitate avem un 

motiv anume, dar copilul o face fără nici un motiv. Atunci când a 
ajuns în vârf, el nu este mulţumit şi coboară ca să urce din nou şi, 

astfel, îşi completează ciclul de mai multe ori. Toboganele făcute 
din lemn sau ciment, pe care le vedem deseori pe terenurile de 

joacă ale şcolilor, servesc foarte bine acestui scop; dar pentru 
copilaş nu alunecatul contează, ci urcatul, bucuria de a face efort.   



 153 

EEssttee  aattââtt  ddee  ddiiffiicciill  ssăă  ggăăsseeşşttii  aadduullţţii  ccaarree  ssăă  nnuu  iinntteerrvviinnăă  îînn  

aaccttiivviittăăţţiillee  ccooppiiiilloorr,,  aaşşaa  îînnccââtt  ttooţţii  ppssiihhoollooggiiii  ssuunntt  ddee  aaccoorrdd  îînn  aa  cceerree  

ccrreeaarreeaa  uunnoorr  llooccuurrii  sseeppaarraattee  îînn  ccaarree  ccooppiiiiii  ssăă  ppooaattăă  lluuccrraa  ffăărrăă  aa  ffii    

îînnttrreerruuppţţii..  ÎÎnn  aacceesstt  ssccoopp,,  ggrrăăddiinniiţţeellee  şşii  ccrreeşşeellee  ppeennttrruu  ccooppiiii  ssuunntt  

ffooaarrttee  iimmppoorrttaannttee,,  îînn  ssppeecciiaall  ppeennttrruu  pprriicchhiinnddeeiiii  ddee  llaa  uunn  aann  şşii  

jjuummăăttaattee  îînn  ssuuss..  TToott  ffeelluull  ddee  lluuccrruurrii  ssuunntt  ffăăccuuttee,,  ssppeecciiaall,,  ppeennttrruu  

aacceessttee  şşccoollii..  PPooaattee  ffii  oo  ccăăssuuţţăă  îînn  vvâârrffuull  uunnuuii  ppoomm  ccuu  oo  ssccaarrăă  

ppeennttrruu  aa  uurrccaa  şşii  ccoobboorrîî..  DDaarr  ccăăssuuţţaa  aacceeaassttaa  nnuu  eessttee  uunn  lloocc  îînn  ccaarree  

ssăă  ttee  ooddiihhnneeşşttii  ssaauu  ssăă  llooccuuiieeşşttii;;  eessttee  uunn  ppuunncctt  llaa  ccaarree  ssăă  aajjuunnggii..  

SSccooppuull  eeii  eessttee  eeffoorrttuull  nneecceessaarr  ppeennttrruu  aa  aajjuunnggee  aaccoolloo;;  ccaassaa  eessttee  

nneeîînnsseemmnnaattăă..  DDaaccăă  mmiiccuuţţuull  vvrreeaa  ssăă  ccaarree  cceevvaa,,  îînnttoottddeeaauunnaa  vvaa  

aalleeggee  cceell  mmaaii  ggrreeuu  lluuccrruu  ppee  ccaarree--ll  vvaa  ggăăssii..  CChhiiaarr  şşii  iinnssttiinnccttuull  

ppeennttrruu  uurrccaatt,,  ccaarree  eessttee  aattââtt  ddee  oobbsseerrvvaabbiill,,  nnuu  eessttee  aallttcceevvaa  ddeeccââtt  oo  

ddoorriinnţţăă  ddee  aa  ffaaccee  eeffoorrttuull  nneecceessaarr..  EEll  îînncceeaarrccăă  ssăă  ggăăsseeaassccăă  cceevvaa  

„„ddiiffiicciill””  ppee  ccaarree  ssăă  ssee  ccaaţţeerree,,  ppooaattee  uunn  ssccaauunn..  DDaarr  ssccăărriillee  îîii  ooffeerrăă  

cceeaa  mmaaii  mmaarree  bbuuccuurriiee,,  ddeeooaarreeccee  ccooppiiiiii  aauu  oo  tteennddiinnţţăă  iinntteerriiooaarrăă  ddee  

aa  mmeerrggee  îînn  ssuuss..**  

AAcceesstt  ttiipp  ddee  aaccttiivviittaattee,,  ccaarree  nnuu  sseerrvveeşşttee  nniiccii  uunnuuii  ssccoopp  eexxtteerrnn,,  

llee  ooffeerrăă  ccooppiiiilloorr  eexxeerrcciiţţiiuull  ddee  ccaarree  aauu  nneevvooiiee  ppeennttrruu  aa--şşii  ccoooorrddoonnaa  

mmiişşccăărriillee..  SSttăăppâânniirreeaa  mmiişşccăărriilloorr  ccoooorrddoonnaattee  ((mmiişşccăărrii  îînn  ccaarree  mmaaii  

mmuullţţii  mmuuşşcchhii  ttrreebbuuiiee  ssăă  ccooooppeerreezzee))  eessttee  aacceeeeaa  ccaarree--ii  ppeerrmmiittee  

ccooppiilluulluuii  ssăă  nnee  iimmiittee  aaccţţiiuunniillee..  ŢŢeelluull  aappaarreenntt  aall  aaccttiivviittăăţţiiii  ccooppiilluulluuii  

nnuu  eessttee  ssccooppuull  uullttiimm;;  ttoott  ccee  ffaaccee  ccooppiilluull  eessttee  ssăă  ssee  ssuuppuunnăă  uunnuuii  

iimmppuullss  iinntteerriioorr..  NNuummaaii  dduuppăă  ccee  eessttee  pprreeggăăttiitt,,  eell  ppooaattee  iimmiittaa  

aadduullţţiiii..  NNuummaaii  aattuunnccii  mmeeddiiuull  îînnccoonnjjuurrăăttoorr  îîll  ppooaattee  iinnssppiirraa  ccee  ssăă  

ffaaccăă..  DDaaccăă  vveeddee  ppee  cciinneevvaa  mmăăttuurrâânndd  ssaauu  ffăăccâânndd  aalluuaatt,,  aaccuumm  eessttee  

ccaappaabbiill  ssăă  ii  ssee  aallăăttuurree;;  nnoouuaa  iiddeeee  ppooaattee  ssttiimmuullaa  oo  aaccţţiiuunnee  ddee  

ssuucccceess..  
Să ne întoarcem acum la copilul de doi ani şi la nevoia lui de 

a merge. Este natural să simtă această nevoie, pentru că el 
trebuie să pregătească omul viitor şi, de aceea, trebuie să-şi 

însuşească toate abilităţile umane esenţiale. Copilul de doi ani 

este capabil să mergă o milă sau două şi, de asmenea, să urce 
dacă are chef. Cele mai dificile aspecte ale mersului îl atrag cel 

mai mult. Trebuie să ne amintim că ideea copilului despre mers 
este destul de diferită de a noastră. Credinţa noastră că o 

plimbare lungă este peste puterile lui, vine din faptul că-l facem 
să meargă în ritmul nostru. Acesta este un lucru la fel de stupid 

cum ar fi acela de a merge la plimbare alături de un cal şi să ai 

                                                           
*
 În cartea mea Secretul copilăriei cititorul va găsi multe exemple ale acestui ciclu de activitate. 

 



 154 

pretenţia să ţii pasul cu el. Cel din urmă, văzând că respirăm 

greu, va spune atunci (aşa cum noi spunem copilului) „Nu e bine. 

Sari în spatele meu şi vom ajunge acolo împreună”. Dar copilul nu 
încercă “să ajungă acolo”. Tot ce vrea el este să meargă. Şi 

deoarece picioarele lui sunt mai scurte decât ale noastre, nu 
trebuie să încercăm să-l facem să ţină pasul cu noi. Noi suntem 

cei care trebuie să meargă în ritmul lui. NNeecceessiittaatteeaa  aacceeaassttaa  ddee  aa  

nnuu  nnee  ggrrăăbbii  ccuu  uunn  ccooppiill  eessttee  ddeessttuull  ddee  ccllaarrăă  îînn  ccaazzuull  aacceessttaa,,  şşii  aarr  

ttrreebbuuii  ssăă  oobbsseerrvvăămm  ccăă  aacceeaassttăă  rreegguullăă  ssee  aapplliiccăă  oorriiccâânndd  eedduuccăămm  

ccooppiiiiii  mmiiccii,,  nnuu  ccoonntteeaazzăă  îînn  ccee  ddoommeenniiuu..  CCooppiilluull  aarree  pprroopprriiiillee  lleeggii  ddee  

ddeezzvvoollttaarree  şşii  ddaaccăă  vvrreemm  ssăă--ll  aajjuuttăămm  ssăă  ccrreeaassccăă,,  ttrreebbuuiiee  ssăă  uurrmmăămm  

aacceessttee  lleeggii,,  nnuu  ssăă  nnee  iimmppuunneemm  pprroopprriiiillee  lleeggii  aassuupprraa  lluuii..  CCooppiilluull  nnuu  

mmeerrggee  nnuummaaii  ccuu  ppiicciiooaarreellee,,  ccii  şşii  ccuu  oocchhiiii..  CCeeeeaa  ccee--ll  îînnddeeaammnnăă  ssuunntt  

lluuccrruurriillee  iinntteerreessaannttee  ppee  ccaarree  llee  vveeddee..  IIaattăă  oo  ooaaiiee  ccaarree  ppaaşşttee..  EEll  ssee  

aaşşaazzăă  llâânnggăă  eeaa  ss--oo  pprriivveeaassccăă..  IImmeeddiiaatt  ssee  rriiddiiccăă  şşii  ssee  dduuccee  llaa  oo  

aannuummiittăă  ddiissttaannţţăă  --  vveeddee  oo  ffllooaarree  --  oo  mmiirrooaassee  --  vveeddee  uunn  ccooppaacc  --  

mmeerrggee  ddiirreecctt  llaa  eell,,  ssee  pplliimmbbăă  îînn  jjuurruull  lluuii  ddee  ccââtteevvaa  oorrii,,  aappooii  ssee  

aaşşaazzăă  ssăă--ll  pprriivveeaassccăă..  ÎÎnn  aacceesstt  ffeell  ppooaattee  hhooiinnăărrii  mmiillee  îînnttrreeggii..  

PPlliimmbbăărriillee  ssaallee  ssuunntt  îînnttrreerruuppttee  ddee  ppeerriiooaaddee  ddee  ooddiihhnnăă  şşii,,  îînn  aacceellaaşşii  

ttiimmpp,,  pplliinnee  ddee  ddeessccooppeerriirrii  iinntteerreessaannttee..  DDaaccăă  îînnttââllnneeşşttee  vvrreeuunn  

oobbssttaaccooll  îînn  ddrruummuull  ssăăuu,,  ddee  eexxeemmppuu  ccââtteevvaa  ppiieettrree  ccăăzzuuttee,,  ssaauu  uunn  

ttrruunncchhii  ddee  ccooppaacc,,  aattuunnccii  ffeerriicciirreeaa  ssaa  eessttee  ccoommpplleettăă..  IIuubbeeşşttee  aappaa..  

SSttâânndd  jjooss  ppee  mmaalluull  uunnuuii  rrââuulleeţţ  mmuurrmmuurrăă  ffeerriicciitt  „„AAppăă,,  aappăă!!””..  

TToovvaarrăăşşuull  ssăăuu  mmaattuurr,,  vvrrâânndd  ssăă  aajjuunnggăă  uunnddeevvaa  ccââtt  ddee  ccuurrâânndd  

ppoossiibbiill,,  aarree  iiddeeii  ddeessttuull  ddee  ddiiffeerriittee  aassuupprraa  ssuubbiieeccttuulluuii  rreeffeerriittoorr  llaa  

ssccooppuull  pplliimmbbăărriiii..  
Drumul copilului este ca şi acela al primelor triburi de oameni 

care au colindat pământul. Nimeni n-a zis „Hai la Paris”, căci nu 
exista Parisul. „Hai să luăm trenul”… nu existau trenuri. Oamenii 

au mers până au găsit ceva interesant sau folositor; o pădure de 
unde se puteau aduna lemne; o câmpie întinsă pentru nutreţ. Aşa 

sunt şi copiii. Instinctul de a se mişca de colo-colo, de a trece de 

la o descoperire la alta, este o parte a naturii lor şi trebuie să 
constituie şi o parte a educaţiei lor. Pentru educator, copilul care 

merge să facă o plimbare este un explorator. Ideea de explorare 
sau cercetare, care este folosită azi ca un fel de eliberare sau 

schimbare faţă de activitatea din şcoală, ar trebui să fie o parte 
obişnuită a educaţiei şi să apară mult mai devreme în viaţă. Toţii 

copiii ar trebui să se poată plimba astfel, ghidaţi de ceea ce-i 
atrage. Şcoala, în această activitate, ar trebui să le ofere ajutor 

pregătitor în clasă; învăţându-i, de exemplu, numele culorilor, 
formele frunzelor şi nervurile lor, obiceiurile insectelor, păsărilor şi 



 155 

ale altor animale. Toate acestea deschid domenii pline de interes: 

cu cât copiii ştiu mai mult, cu atât vor vedea mai mult, şi cu atât 

vor merge mai departe. Pentru a explora, e nevoie de curiozitate 
intelectuală deplină şi este sarcina noastră  să i-o fomăm. 

Mersul este un exerciţiu complet prin el însuşi. Nu este 
nevoie să i se adauge alte exersări musculare. Un om care face 

plimbări, respiră şi digeră mai bine, se bucură de toate avantajele 
sănătăţii pe care o urmărim prin sport. Este o formă de exerciţiu 

care aduce frumuseţe corpului şi, dacă pe marginea drumului 
găsim ceva interesant de adunat sau de identificat, un şanţ de 

sărit, lemne de adunat pentru foc, aceste mişcări - de a întinde 
braţele şi de a apleca corpul – se transformă în gimnastica 

perfectă. Puţin câte puţin, pe măsură ce cunoaşterea omului se 
dezvoltă, interesele sale intelectuale se lărgesc, iar odată cu 

acestea se extind şi activităţile corpului său. Drumul educaţiei ar 
trebui să urmeze drumul evoluţiei, a merge şi a te bucura de 

orizonturi tot mai largi. În felul acesta, viaţa copilului devine tot 

mai bogată.  
A face din acest principiu o parte a educaţiei este foarte 

important în zilele noastre, când oamenii merg mai puţin pe jos, 
folosind tot felul de vehicule pentru transport. Nu este un lucru 

bun să împărţim viaţa în două: folosim membrele pentru jocuri iar 
capul pentru cărţi. Viaţa ar trebui să fie un întreg unitar, în special 

în primii ani, când copilul se formează în conformitate cu legile  
creşterii sale. 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 156 

 

 

16 

DE LA  

CREATORUL INCOŞTIENT 

LA  

LUCRĂTORUL CONŞTIENT 

 
 

 
 

Până acum am discutat despre o perioadă din dezvoltarea 
copilului care, credem că are multe în comun cu viaţa sa din 

pântecul matern. Acest fel de dezvoltare continuă până la trei ani, 
şi, în timpul acestei perioade  - care este una foarte creativă - au 

loc multe schimbări  importante. Totuşi, în ciuda acestui lucru, 
trebuie să ne gândim la ea ca la o parte din viaţă care cade pradă 

uitării. Este ca şi cum natura ar fi tras o linie de separare; pe de o 
parte sunt întâmplări pe care nu ni le mai  putem aminti; pe de 

altă parte este începutul memoriei. Partea uitată este aceea pe 
care am numit-o psiho-embrionară, adică partea care trebuie 

comparată cu viaţa fizico-embrionară, ori pre-natală, pe care 

nimeni nu şi-o poate aminti. 
În această perioadă psiho-embrionară diversele capacităţi se 

dezvoltă în mod separat şi independent unele de altele; de 
exemplu, limbajul, mişcarea braţelor şi mişcarea picioarelor. Tot 

acum capătă formă şi anumite capacităţi senzoriale. Iar aceasta 
ne aminteşte de perioada prenatală, când organele fizice se 

dezvoltă fiecare pe cont propriu, fără legătură cu celelalte. 
Deoarece în această perioadă psiho-embrionară vedem 

capacităţile mentale de control apărând în mod separat. Iar faptul 
că nu reuşim să ne amintim ce se întâmplă nu este surprinzător, 



 157 

întrucât încă nu există unitate la nivelul personalităţii - această 

unitate putând să apară doar atunci când părţile sunt complete.  

Astfel se întâmplă că la vârsta de trei ani viaţa pare să 
înceapă din nou; deoarece acum conştiinţa străluceşte în toată 

împlinirea şi gloria ei. Între aceste două perioade, perioada 
inconştientă şi cea care-i urmează, aceea de dezvoltare 

conştientă, pare să existe un hotar bine marcat. În prima, nu 
există posibilitatea unei memorii conştiente. Doar odată cu 

apariţia conştiinţei dobândim unitatea personalităţii, şi, ca 
urmare, puterea de a ne aminti.  

Înainte de vârsta de trei ani se creează funcţiile; după 
această vârstă ele se dezvoltă. Linia de demarcare dintre aceste 

două perioade ne reaminteşte de Apele Lethei - Râul Uitării din 
mitologia greacă. Ne vine foarte greu să ne amintim ce s-a 

întâmplat cu noi înainte de vârsta de trei ani şi, chiar mai greu, 
perioada  de dinainte de a avea doi ani. Psihanaliza  încearcă prin 

toate mijloacele să extragă trecutul din străfundul minţii, dar 

nimeni, la modul general, nu poate să-şi amintească ceea ce s-a 
întâmplat înainte de al treilea an de viaţă. Ar putea fi vreo situaţie 

mai dramatică decât aceea în care, tocmai în momentul când 
creaţia ne-a scos din neştiut la lumină, nici măcar persoana în 

cauză să nu poată spune nimic despre ce s-a petrecut!  
Creatorul inconştient, acest personaj uitat, pare a fi fost şters 

cu totul din memoria umană, iar copilul care ne întâmpină la 
vârsta de trei ani este o persoană pe care o găsim imposibil de 

înţeles. Conexiunile  care ne leagă de el au fost tăiate de natură. 
De aceea există un pericol uriaş ca adultul să distrugă ceea ce 

natura încearcă să clădească. În acest sens trebuie să ne amintim 
că în această primă parte a vieţii sale, copilul este totalmente 

dependent de noi. El nu poate să se descurce de unul singur şi 
dacă noi, adulţii, nu învăţăm nimic - fie de la natură, fie de la 

ştiinţă – referitor la modul în care i se dezvoltă mintea, probabil 

că vom deveni cele mai mari obstacole în calea progresului său. 
Dar, înainte de sfârşitul acestei perioade, copilul a dobândit 

capacităţi care-i permit să se apere singur. Dacă se simte oprimat 
de către adult, poate protesta prin cuvinte, poate să fugă sau să 

joace farse. Asta nu înseamnă că scopul real al copilului este de a 
se apăra. Ceea ce doreşte să facă este să-şi stăpânească  mediul, 

găsind în el mijloacele propriei dezvoltări. Şi ce anume (pentru a 
fi exacţi) trebuie el să dezvolte? Simplu, toate acele capacităţi pe 

care până acum le-a creat. Deci, de la vârsta de trei ani până la 
şase ani, fiind capabil să abordeze mediul înconjurător în mod 



 158 

deliberat şi conştient, el începe o perioadă de adevărată 

construcţie. Capacitaţile ascunse pe care le-a creat în perioada 

anterioară se pot acum dezvălui, datorită oportunităţilor de 
experienţe conştiente pe care  le găseşte în lumea înconjurătoare. 

Asemenea experienţe nu sunt doar joacă, sau o serie de activităţi 
întâmplătoare, ci reprezintă munca pe care trebuie s-o facă 

pentru a creşte. Mâna sa, ghidată de inteligenţă, începe să 
execute treburi cu caracter tipic uman. Dacă, la început, copilul 

era o fiinţă aproape contemplativă - privindu-şi lumea cu o 
pasivitate aparentă şi folosind-o pentru a-şi construi temeliile 

minţii - în această nouă lume el îşi exersează voinţa. La început 
era condus de o forţă impersonală, parcă ascunsă în el; acum 

este condus de un „Eu” conştient, de propriul sine, şi vedem că 
acum mâinile lui sunt active. Este ca şi cum copilul, după ce a 

absorbit lumea printr-un fel de  inteligenţă inconştientă, acum 
„pune mâna” pe ea. 

Celălalt tip de dezvoltare care începe chiar acum, constă în 

perfecţionarea achiziţiilor deja realizate. Limbajul este un exemplu 
foarte clar, deoarece dezvoltarea sa spontană continuă până în 

jurul vârstei de  cinci ani. Limbajul  exista deja încă de la vârsta 
de doi ani şi jumătate, când copilul nu numai că putea  să 

formeze cuvinte, dar folosea propoziţii corecte din punct de 
vedere gramatical. Dar încă rămâne această sensibilitate specială 

(perioada senzitivă a limbajului, cum am numit-o noi) care 
continuă să îndemne copilul să fixeze sunetele limbii  cu o din ce 

în ce mai mare acurateţe şi, mai presus de toate, s-o 
îmbogăţească cu un tot mai amplu repertoire de cuvinte.  

Prin urmare, există două tendinţe: una de extindere a 
conştiinţei prin activităţi desfăşurate asupra mediului înconjurător, 

a doua, de perfecţionare şi îmbunătăţire a acelor abilităţi deja 
formate. Acestea ne arată că perioada de la trei la şase ani este 

una de „perfecţionare constructivă” prin intermediul activităţii. 

Puterea minţii de a absorbi fără încetare din lumea 
înconjurătoare încă există, dar acum procesul de absorbire este 

ajutat şi îmbogăţit prin experienţă activă. Nu mai este doar o 
simplă problemă a simţurilor, deoarece acum participă şi mâna. 

Această mână devine „organul de prin care mintea captează”. 
Dacă până acum copilul era obişnuit să absoarbă lumea cu 

privirea în timp ce era cărat încolo şi încoace, acum el arată o 
tendinţă irezistibilă de a atinge orice şi de a zăbovi asupra unor 

lucruri individuale. El este mereu ocupat, fericit, făcând mereu 
ceva cu mâinile. Inteligenţa sa nu se mai dezvoltă pur şi simplu 



 159 

prin faptul că există:  ea are nevoie de o mulţime de lucruri care 

să-i ofere motive de activitate, deoarece în această perioadă 

formativă se continuă şi se amplifică procesul de dezvoltare a 
psihicului.  

A fost numită „vârsta binecuvântată a jocului” –vârstă de 
care oamenii au fost întotdeauna conştienţi, dar care abia recent 

a fost supusă studiului ştiinţific. 
În Europa şi America unde viteza vieţii civilizate creează o tot 

mai mare separare între om şi natură, oamenii încearcă să 
întâmpine această nevoie oferind copiilor o imensă cantitate de 

jucării, când adevăratele lor nevoi sunt pentru stimuli de o cu 
totul altă natură. La această vârstă copiii au nevoie să atingă şi să 

manipuleze tot felul de lucruri, din păcate însă, le sunt lăsate la 
dispoziţie prea puţine lucruri reale, interizcîndu-li-se să atingă cea 

mare parte dintre obiectele pe care le pot vedea. Există o singură 
substanţă pe care copilul modern are voie să o manevreze fără 

interdicţii, nisipul. A lăsa copiii să se joace cu nisip a devenit acum 

un obicei universal. Apa este uneori permisă, dar nu prea multă, 
deoarece se udă, iar apa amestecată cu nisip provoacă murdărie. 

Iar adulţilor nu le prea place să rezolve consecinţele! 
Dar în acele ţări unde industria de jucării este mai puţin 

avansată, veţi găsi copii cu gusturi total diferite. Ei sunt mai 
calmi, mai sensibili şi fericiţi. Singura lor idee este să participe la 

activităţile care se desfăşoară în jurul lor. Ei seamănă mai mult cu 
nişte oameni obişnuiţi, folosind şi manevrând aceleaşi lucruri ca şi 

adulţii. Când mama spală rufe sau face pâine şi prăjituri, copilul 
participă şi el. Deşi acţiunea este imitativă, avem de a face cu o 

imitaţie selectivă şi inteligentă, prin care copilul se pregăteşte 
pentru a juca rolul său în lume. Nu e nici o îndoială că, în fapt, 

copilul are nevoie  să facă aceste lucruri pentru a servi unor 
scopuri propii, interioare, legate de propria dezvoltare. În şcolile 

noastre oferim tot ce e necesar, astfel încât copilul să poată imita 

acţiunile pe care le vede acasă, sau în ţara în care trăieşte. Dar 
noi avem materiale făcute special pentru el, la dimensiuni 

potrivite  cu statura şi forţa sa. Sala de clasă e făcută pentru el, 
iar el  e liber să se deplaseze prin ea, să vorbească şi să se dedice 

unor diverse activităţi inteligente şi formative. 
În zilele noastre toate acestea par foarte normale, însă, când 

am propus pentru prima dată această idee, oamenii au fost uimiţi. 
Când eu şi ajutoarele mele am pregătit pentru copiii cu vârste 

cuprinse între  trei şi şase ani o lume cu mobilier pe mărimea lor, 
astfel încât să poată trăi în ea ca şi cum ar fi propria lor casă, 



 160 

această idee a fost considerată a fi absolut minunată. Scăunelele 

şi măsuţele, farfurioarele şi castronaşele pentru spălat, activităţile 

de „viaţă reală”, aşezarea mesei, curăţarea şemineului, măturatul 
şi ştergerea prafului – pe lângă ramele utilizate pentru a învăţa să 

se îmbrace singuri - au fost salutate ca inovaţii nemaipomenite în 
materie de idei educative. 

VViiaaţţaa  ssoocciiaallăă  ppee  ccaarree  aacceeşşttii  ccooppiiii  aauu  aajjuunnss  ssăă  oo  ddeessffăăşşooaarree  aa  

aadduuss  llaa  ssuupprraaffaaţţăă  tteennddiinnţţee  şşii  gguussttuurrii  nneeaaşştteeppttaattee..  CCooppiiiiii  aauu  ffoosstt  cceeii  

ccaarree  nnee--aauu  aarrăăttaatt  ccăă  pprreeffeerrăă  ccoommppaanniiaa  sseemmeenniilloorr  îînn  llooccuull  

ppăăppuuşşiilloorr,,  ccăă  pprreeffeerrăă  mmiicciillee  uusstteennssiillee  ddee  ””vviiaaţţăă  rreeaallăă””  îînn  llooccuull  

jjuuccăărriiiilloorr..  
Profesorul John Dewey, binecunoscutul educator american, 

povesteşte cum i-a venit ideea ca în New York - acel mare centru 
al vieţii americane- să cumpere câteva mici ustensile făcute 

special pentu uzul copiilor. Astfel, el a căutat personal prin 
magazinele din New York după mărturici, scăunele, farfurioare, 

ş.a.m.d. N-a putut găsi nimic de genul acesta: chiar ideea 

fabricării acestora era absentă. Nu exista decât un număr 
impresionant de jucării de toate felurile. Profesorul a exclamat 

uimit: ”Copiii au fost uitaţi!” 
Însă, vai, copilul este uitat în mult mai multe situaţii decât 

aceasta. El este Cetăţeanul Uitat, care trăieşte într-o lume în care 
se găsesc de toate pentru toţi, mai puţin pentru el. În această 

lume goală el rătăceşte fără sens, provocând în mod constant 
necazuri, distrugându-şi jucăriile, căutând în zadar satisfacţia 

spirituală, în timp ce adultul habar nu are de adevăratele sale 
nevoi. 

Înlăturând, în şcolile noastre, această barieră, dând la o 
parte vălurile care ascund adevărul, dând copilului lucruri 

adevărate, reale, într-o lume adevărată şi reală, ne-am aşteptat 
să-i vedem bucuria şi încântarea produse de utilizarea lor. Dar, în 

realitate, am văzut mult mai mult decât atât. Întreaga 

personalitate a copilului s-a schimbat şi primul semn al acestei 
schimbări a fost o declaraţie de independenţă. Era ca şi cum ar fi 

spus: ”Vreau să fac totul de unul singur. Aşa că vă rog să nu mă 
ajutaţi”. 

Dintr-o dată a devenit om căutând să se descurce singur, 
dispreţuind orice ajutor. Cine s-ar fi aşteptat ca răspunsul său să 

fie acesta, că adultul va trebui să-şi limiteze rolul la acela de 
observator? Imediat ce copilul a fost introdus în această lume pe 

mărimea sa, şi-a şi însuşit-o. Viaţa socială şi formarea 
caracterului au urmat de la sine. 



 161 

Aşa că, ce a rezultat a fost nu doar starea de fericire a 

copilului, ci şi faptul că el şi-a început munca de a construi un om. 

Fericirea nu este întregul scop al educaţiei. Capacităţile şi 
caracterul omului trebuie să fie independente, omul trebuie să fie 

capabil să muncească şi să-şi afirme stăpânirea asupra a tot ce 
depinde de el. În această lumină ni s-a revelat copilăria, imediat 

ce conştiinţa s-a născut şi a început să preia controlul. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 162 

 

17 

CONTINUAREA  

DEZVOLTĂRII 

PRIN CULTURĂ ŞI  

IMAGINAŢIE 

 

 
 

 

CCooppiiiiii  ddee  aacceeaassttăă  vvâârrssttăă  ssuunntt  îîmmppiinnşşii  ddee  lleeggiillee  nnaattuurriiii  lloorr  ssăă  

ggăăsseeaassccăă  eexxppeerriieennţţee  aaccttiivvee  îînn  lluummeeaa  ddiinn  jjuurr..  PPeennttrruu  aacceeaassttaa  eeii  îîşşii  

ffoolloosseesscc  mmââiinniillee,,  nnuu  ddooaarr  îînn  ssccooppuurrii  pprraaccttiiccee,,  ccii  şşii  ppeennttrruu  aa--şşii  

îînnssuuşşii  ccuunnooşşttiinnţţee..  DDaaccăă  llăăssăămm  ccooppiiiiii  lliibbeerrii  îînn  aacceesstt  ttiipp  nnoouu  ddee  

mmeeddiiuu  ccrreeaatt  ddee  nnooii  ppeennttrruu  eeii,,  nnaattuurraa  şşii  aabbiilliittăăţţiillee  lloorr  nnii  ssee  rreelleevvăă  

îînnttrr--oo  lluummiinnăă  ccuu  ttoottuull  nneeaaşştteeppttaattăă..  PPaarr  aa  ffii  mmaaii  ffeerriicciiţţii  şşii  pprreezziinnttăă  

uunn  iinntteerreess  aattââtt  ddee  pprrooffuunndd,,  îînnccââtt  ppoott  lluuccrraa  ppeerriiooaaddee  lluunnggii  ddee  ttiimmpp  

ffăărrăă  ssăă  oobboosseeaassccăă..  DDrreepptt  uurrmmaarree,,  mmiinnţţiillee  lloorr  ppaarr  aa  ssee  ddeesscchhiiddee  şşii  

ddeevviinn  nneerrăăbbddăăttoorrii  ssăă  ccuunnooaassccăă..  

Acest fapt este cel care a stat la baza „exploziei scrisului”, 
eveniment care a atras pentru prima dată atenţia generală asupra 

vieţii mentale necunoscute a copiilor mici.  

Dar explozia scrisului n-a fost decât „fumul produs de foc”. 
Adevărata explozie are loc în cadrul personalităţii interne. Idee 

care ne duce cu gândul la acei munţi care conţin un vulcan intern. 
Din exterior par solizi şi de neschimbat, dar într-o zi are loc o 

bubuitură şi flăcările tâşnesc în afară prin roca masivă. Iar după 
natura acestor flăcări, după fumul şi rocile neobişnuite aruncate la 

suprafaţă, experţii pot determina natura interiorului pământului. 
Imediat ce aceşti copii s-au aflat în condiţiile vieţii adevărate, 

cu materiale serioase pentru uzul propriu, de mărime 
proporţională cu dimensiunile lor, pare că, în interiorul lor, s-au 



 163 

trezit activităţi neaşteptate. Acestea au fost pe cât de normale, pe 

atât de surprinzătoare, iar efortul nostru de a le urmări şi de a le 

interpreta înţelesul, ajutând astfel şi alte activităţi asemănătoare 
să apară, a dus la crearea acestei metode de educaţie.  

Nici o altă metodă educaţională, în sensul general acceptat, 
nu a dat aceste rezultate. Din contră, aceste activităţi - pe 

măsură ce se desfăşurau progresiv - au devenit ghidul nostru şi 
ne-au învăţat cum să tratăm copiii. Totul a început cu eforturile 

noastre de a oferi condiţii satisfăcătoare de viaţă, în care copiii să 
nu întâmpine obstacole în dezvoltarea lor şi cu lăsarea lor să 

aleagă în mod liber diferite tipuri de activităţi dintre  cele pe care 
le-am pus la dispoziţie. Prin urmare s-a putut spune că ceea ce 

am făcut noi a fost o descoperire în domeniul psihologiei infantile. 
De fapt Peary, exploratorul, care tocmai se întorsese din expediţia 

sa la Polul Nord, a numit opera noastră „Descoperirea sufletului 
uman”. El credea că această expresie ar da o idee mai bună 

despre natura lucrării, decât catalogarea ei ca metodă de 

educaţie. 
De la bun început, au fost două grupuri de fapte care au ieşit 

clar la iveală. Unul era că mintea copilului poate absorbi cultura 
de la o vârstă mult mai mică decât se presupunea în mod general, 

dar acest mod de însuşire a cunoştinţelor se realizează prin 
anumite activităţi care implică mişcare. La această vârstă copilul 

poate învăţa doar prin acţiune. El trebuie să facă ceva care să-i 
dezvolte personalitatea în devenire. Acum că ştim cât de mare 

este receptivitatea sa între trei şi şase ani, nu mai poate exista 
nici un dubiu în această privinţă. 

Al doilea grup de fapte este legat de formarea caracterului, 
dar de acesta mă voi ocupa într-un capitol următor. Aici mă voi 

limita la primul grup, însuşirea culturii pe calea  activităţilor 
spontane.  

Copiii prezintă un interes special pentru acele lucruri deja 

cunoscute lor (prin procesul de absorbire) din perioada 
anterioară. Asupra acestora ei îşi pot concentra mintea cu mare 

uşurinţă. De exemplu, explozia scrisului la copil este îndeaproape 
legată de senzitivitatea lui specială pentru limbaj, iar aceasta era 

operaţională la momentul când a început să vorbească. Pe la 
vârsta de cinci ani şi jumătate sau şase, această senzitivitate îşi 

va înceta existenţa; deci, este clar că scrisul poate fi învăţat cu 
plăcere şi entuziasm doar înainte de această vârstă. Copiii mai 

mari de şase ani au pierdut oportunitatea specială pe care le-o 



 164 

oferă natura, de a învăţa să scrie fără să facă eforturi speciale şi 

conştiente de sârguinţă şi voinţă.  

La fel, se ştie din alte experienţe că acest scris uşor nu vine 
numai din folosirea de către noi a acestei perioade senzitive, el 

depinde de asemenea, de anumite exerciţii pregătitoare pe care 
copilul le face încă dintr-un stadiu anterior, când mâna lui este 

ocupată cu aparatele pe care le-am proiectat cu atenţie, destinate 
exersării capacităţii de discriminare senzorială. Din acest motiv, 

un nou principiu educaţional şi-a croit drum în metoda noastră, 
principiul „pregătirii indirecte”.  

Natura însăşi funcţionează pe acest principiu. Chiar şi în 
embrion, ea construieşte organe anticipând nevoi pe care 

individul le va avea şi, doar când maşinăria există, ea este pusă în 
acţiune de către natură.  

Deci, dacă există tendinţa copilului de a dezvolta, de a 
elabora în această a doua perioadă, acele formaţiuni interioare pe 

care le-a construit în prima, le-am putea lua pe ultimele ca un 

ghid pentru cele care vor urma. În dobândirea vorbirii, de 
exemplu, am văzut cum copilul, în prima perioadă, trece printr-o 

serie de faze ordonate precis ca şi acelea din cartea de gramatică. 
Pe rând, el enunţă sunete separate, silabe, substantive, verbe, 

adjective, adverbe, prepoziţii, conjuncţii şi restul. Prin urmare, 
ştim că-l putem ajuta în a doua perioadă urmând aceeaşi 

succesiune. Da, îl vom învăţa gramatica de la început! Şi, într-
adevăr,  pentru modul de gândire de azi, sună absurd afirmaţia că 

predarea limbii ar trebui să înceapă direct cu gramatica, şi că un 
copil poate începe să înveţe gramatica înainte să înceapă să 

citească şi să scrie.  
Dar să ne gândim mai cu atenţie. Care este baza vorbirii cu 

sens? Nu este gramatica? Oricând vorbim, noi (şi copiii) vorbim 
gramatical. Dacă, la patru ani, vârsta la copilul îşi perfecţionează 

mecanismul limbajului şi îşi îmbogăţeşte vocabularul, îi dăm puţin 

ajutor gramatical, atunci îi oferim condiţii favorabile pentru 
realizarea muncii sale. Învăţându-l gramatică, îl ajutăm să 

stăpânească perfect limba vorbită pe care o absoarbe. Experienţa 
ne-a arătat că, acum, copiii mici arată cel mai viu interes pentru 

gramatică şi că acesta este momentul potrivit pentru a-l pune în 
contact cu ea. În prima perioadă (de la 0 la 3 ani), achiziţia 

formelor gramaticale s-a realizat în mod inconştient; acum poate 
fi perfectată conştient. Şi mai observăm şi altceva: la această 

vârstă copilul învaţă multe cuvinte noi. El are o senzitivitate 



 165 

specială pentru cuvinte; ele îi capatează interesul, iar el le 

acumulează, în mod  spontan, într-un număr foarte mare. 

Au fost făcute multe experimente care arată în mod 
concludent faptul că aceasta este vârsta la care vocabularul se 

îmbogăţeşte cel mai rapid. Este ca şi când copilul ar fi înfometat 
de cuvinte noi. Dacă nu este ajutat, le va obţine cu efort şi la 

întâmplare. Aşa că încercăm să-i facilităm munca, adunând 
cuvintele de care va avea nevoie şi oferindu-i-le în mod 

sistematic.                   
Întâmplător, aceasta ne-a condus la un alt procedeu didactic 

pe care l-am adoptat permanent. Educatoarele care m-au ajutat  
în primele stadii ale activităţii mele, nu aveau studii superioare. 

Ele scriau numeroase cuvinte pe care să le citescă copiii, fiecare 
cuvânt pe câte un cartonaş separat. Dar, nu după mult timp, au 

venit să îmi spună că epuizaseră toate cuvintele referitoare la 
îmbrăcăminte, la lucrurile din casă, de pe stradă, la numele 

copacilor ş.a.m.d. Iar copiii doreau mai multe. Aşa că am început 

să aleg cuvinte folosite în ciclurile de  învăţământ ulterioare; de 
exemplu, numele figurilor geometrice pe care le manipulează 

copiii când utilizează materialele de dezvoltare senzorială: 
poligoane, trapeze, triunghiuri de diferite tipuri, etc. Copiii le-au 

învăţat pe toate! Aşa că am scris numele instrumentelor 
ştiinţifice: termometrul, barometrul, etc., apoi am trecut la 

termeni botanici: sepală, petală, stamină, pistil, etc. Şi pe acestea 
le-au învăţat cu entuziasm şi încă mai cereau. Când îi scoteau pe 

copii la plimbare, aceste educatoare îşi stăpâneau cu greu 
sentimentul de ruşine că li se dezvăluie ignoranţa, când copiii le 

învăţau numele fiecărui tip de automobil!  
La această vârstă setea de cuvinte a copilului este de 

nestâmpărat, iar capacitatea de a le învăţa este inepuizabilă. Dar 
acest lucru nu este valabil şi pentru perioada următoare. În 

această perioadă se nasc alte facultăţi noi, iar copilul învaţă 

cuvinte noi cu mult mai mare dificultate. Am observat că acei 
copiii care învăţaseră aceste cuvinte într-o perioadă timpurie a 

vieţii, le reţinuseră şi puteau să le folosească fluent când au mers 
în sistemul şcolar obişnuit, la opt sau nouă ani, dar şi în anii 

următori. Dar rezultatele erau mult mai slabe la copiii de opt ani 
sau mai mari, cărora li se predau aceleaşi cuvinte pentru prima 

dată. Trebuie să concluzionăm că aceste cuvinte ştiinţifice sunt cel 
mai bine învăţate de copiii între trei şi şase ani; nu mecanic, 

desigur, ci în conexiune cu obiectele denumite, sau în cursul 
procesului de explorare, astfel încât vocabularul lor să ţină pasul 



 166 

cu experienţa. De exemplu, noi arătăm părţile unei frunze sau ale 

unei flori, sau indicăm unităţile geografice (cap, golf, insulă, etc.) 

pe glob. Este mai uşor dacă avem modele solide sau poze, ori 
diagrame la care copiii să aibă acces. Pentru ei nu există dificultăţi 

în aceste cazuri, dar adesea educatoarele nu ştiu cuvintele, sau 
nu şi le pot aminti şi le confundă. 

La Kodaikanal am văzut nişte elevi de paisprezece ani de la 
şcolile obişnuite, care ezitau în legătură cu numele pe care ar 

trebui să le dea părţilor unei flori. Un micuţ de trei ani a venit să-i 
ajute. A spus “Pistil”, apoi  a fugit înapoi la treaba lui.  

Cu altă ocazie, după ce explicasem clasificarea din manual a 
rădăcinilor plantelor şi le ilustrasem prin fotografii atârnate pe 

pereţi, unul dintre prichindei a venit şi a întrebat ce erau aceste 
fotografii. I-am spus şi puţin după aceea am descoperit că multe 

plante din grădină fuseseră smulse din rădăcină. Cei mici fuseseră 
incitaţi de idee şi vruseseră să vadă ce fel de rădăcini aveau 

aceste plante!. Aşa că ne-am gândit că este bine să le dăm nişte 

lecţii directe, iar asta a dus la proteste din partea părinţilor care 
ne-au spus că, atunci când au ajuns acasă, copiii au smuls toate 

plantele din grădină; apoi  le-au spălat rădăcinile pentru a vedea 
ce formă au. 

Se limitează orizontul mintal al copilului la ceea ce vede? Nu. 
El are un tip de minte care merge dincolo de concret. El are 

marea putere a imaginaţiei. 
Imaginarea, sau surprinderea unor lucruri absente fizic, 

depinde de o abilitate mentală specială, de ordin înalt. Dacă 
mintea omului ar fi fost limitată doar la ceea ce vede în jur, 

imaginea de ansamblu pe care şi-o formează ar fi incompletă. Noi 
nu vedem doar cu ochii, iar cultura nu este alcătuită doar din ceea 

ce vedem. Să luăm, de exemplu, cunoştinţele despre lume, dacă,  
în raza vizuală nu există lacuri şi nici zăpadă, putem, totuşi, să le 

vedem „cu ochii minţii”. Doar posesia unui anumit tip de activitate 

mentală ne dă posibilitatea să facem asta. 
Cât de departe poate merge imaginaţia copiilor? Neştiind 

răspunsul, am început să experimentăm cu copii de şase ani, dar, 
în loc să începem cu unităţile geografice mai mici (râu, golf, 

insulă, etc.) am încercat efectul prezentării întregii lumi dintr-o 
dată: adică, am arătat globul pământesc cu uscatul şi apa, - 

„lumea”. 
Acum, lumea este ceva pentru care nu există imagine 

senzorială extrasă din mediul care înconjoară copilul. Dacă, totuşi, 
el şi-a format o idee despre asta, aceasta poate fi doar în virtutea 



 167 

unei puteri intangibile a minţii lui, o putere imaginativă. Le-am 

oferit copiilor un mic glob terestru pe care marea era prezentată 

ca o suprafaţă netedă, de un albastru indigo închis, iar uscatul, ca 
o suprafaţă aspră la atingere, dintr-o fină pudră strălucitoare*. 

Globul nu avea nici unul din marcajele obişnuite, nume sau locuri, 
însă, deodată, copiii au început să spună: 

 
„Aici este uscatul”. 

„Aceea este marea”. 
„Uite, aici este America”. 

„Asta este India”.etc 
 

Le-a plăcut globul atât de mult, încât a devenit cel mai 
popular articol din încăpere. Mintea copilului între trei şi şase ani 

poate percepe, nu numai prin inteligenţă, relaţiile dintre lucruri, 
dar el are capacitatea superioară de a-şi imagina mintal acele 

lucruri care nu sunt direct vizibile. Imaginaţiei i-a fost întotdeauna 

atribuit un loc predominant în psihologia copilului şi, în toată 
lumea, oamenii le spun copiilor basme, de care ei se bucură 

enorm ca şi când copiii ar dori să-şi exerseze acest mare dar, care 
este, fără îndoială, imaginaţia. Totuşi, când toată lumea e de 

acord că imaginaţia produce plăcere copilului, de ce îi dăm doar 
basme şi jucării pe care să-şi exerseze acest dar? Dacă un copil îşi 

poate imagina o zână şi un tărâm din basme, nu-i va fi dificil să-şi 
imagineze America. În loc să audă în conversaţii referiri vagi 

despre aceasta, el poate să-şi clarifice ideile proprii despre ea, 
uitându-se pe globul pe care America este prezentată. Noi uităm 

adesea că imaginaţia este o forţă pentru descoperirea adevărului. 
Mintea nu este un lucru pasiv, este o flacără devoratoare, 

niciodată în repaus, întotdeauna în acţiune. 
Câţiva copii de şase ani stăteau odată în jurul globului 

discutând despre el, când un micuţ de trei ani şi jumătate s-a 

împins printre ei înainte şi a zis: 
„Lăsaţi-mă să văd. Aceasta este lumea?” 

„Da”, au spus ceilalţi cumva surprinşi. Iar micuţul a zis: 
„Acum înţeleg. Unchiul meu a fost în jurul lumii de trei ori!” 

Deci, a înţeles că acesta era un model, pentru că el ştia că lumea 
e imensă.  E clar că el a adunat toate astea din conversaţiile 

auzite. 

                                                           
*
 Cum ar fi nisipul argintiu. Acesta poate fi presărat pe o suprafaţă de cauciuc lipicioasă, sau vopsită 

şi lăsată apoi să se usuce. 



 168 

Un altul dintre copiii noştri, un băiat de patru ani şi jumătate, 

a cerut şi el să vadă globul. După ce s-a uitat îndeaproape şi i-a 

ascultat pe câţiva copii mai mari care vorbeau despre America 
fără să-l observe, el a intervenit dintr-o dată: 

„Şi unde este New York?” Ceilalţi au fost, evident, surprinşi, 
dar, bineînţeles, i-au arătat. Apoi a întrebat: „Şi unde este 

Olanda?” Aceasta a produs o şi mai mare uimire, dar când i-a fost 
arătată el a zis: 

 „Deci asta este marea!”  Atunci ceilalţi au început să-l 
întrebe cu mare curiozitate, iar el a spus următoarea poveste. 

„Tatăl meu merge de două ori pe an în America şi stă la New 
York. După ce pleacă, mami zice: „Tati este pe mare”. Ea spune 

asta timp de mai multe zile. Apoi spune „Tati a ajuns la New 
York”. Şi după alte câteva zile spune: Tati este din nou pe mare”. 

Apoi vine o zi minunată când ea spune, „Acum  este în Olanda şi îl 
vom întâlni în Amsterdam.” 

Acest copil auzise atât de multe despre America, încât, când 

a auzit-o menţionată în legătură cu globul, s-a oprit deodată s-o 
privească, iar expresia lui părea să spună „Am descoperit 

America!” 
A vizualiza un înţeles, pentru el trebuie că a fost o mare 

uşurare, după ce căutase în van să facă legăturile în lumea 
gândului aşa cum făcuse înainte în lumea materială. Până atunci 

fusese capabil doar să îmbrace cuvintele pe care le auzise într-o 
închipuire greşită, lucru pe care copilul e obligat, de obicei, să-l 

facă. 
Oamenii au crezut întotdeauna că a se juca cu cuburi şi a-şi 

exersa imaginaţia cu basme erau două dintre nevoile principale 
ale copilului la această vârstă. Prima era menită să stabilească o 

relaţie directă între mintea copilului şi mediul său, pentru a-l 
cunoaşte şi a-l stăpâni, dobândind astfel o mai mare dezvoltare 

mentală. Cea de-a doua era considerată ca dovadă a imaginaţiei 

debordante pe care copilul o proiectează în jocurile sale. Dar, 
având în mâini ceva real pe care să-şi exerseze acestă forţă 

puternică, s-ar putea presupune, pe drept cuvânt, că este ajutat 
într-o măsură mult mai mare, întrucât, în acest fel, mintea lui 

este adusă în contact cu lumea exterioară.  
Copiii de vârsta aceasta ne cer mereu să le explicăm diverse 

lucruri. Toţi ştim cât de curioşi sunt şi ne simţim  bombardaţi cu 
întrebări. Dar, dacă nu privim aceasta ca pe un chin, ci ca pe o 

expresie a unei minţi care tânjeşte după cunoaştere, atunci 
aceste întrebări ne-ar ilumina. Copilul  de această vârstă nu poate 



 169 

urmări explicaţii lungi, iar noi, de obicei, încercăm să fim mult 

prea exhaustivi. 

Odată, un băieţel şi-a întrebat tatăl de ce frunzele sunt verzi. 
Crezând că acesta este semnul unei inteligenţe deosebite, tatăl i-

a vorbit îndelung despre clorofilă şi despre cum foloseşte ea 
razele soarelui. Dar mai târziu l-a auzit pe copil mormăind pentru 

sine: „Tot ce vroiam să ştiu era de ce sunt frunzele verzi; nu 
toate chestiile alea despre clorofilă şi soare!” 

Jocul, imaginaţia şi întrebările sunt trăsăturile caracteristice 
acestei vârste, lucru ştiut de toată lumea. Dar deseori există 

neînţelegeri. Uneori întrebările sunt dificile. 
„Mami”, zice copilul, „de unde am venit eu?” El este profund 

nedumerit în legătură cu acest fapt. O mamă inteligentă care se 
aştepta la această întrebare de la o zi la alta, s-a hotărât să 

spună adevărul. Aşa că, imediat ce copilul de patru ani a pus 
întrebarea, ea i-a răspuns: „Copilul meu, eu sunt cea care te-a 

făcut.”  

Acest răspuns a fost rapid şi scurt şi copilul s-a liniştit 
imediat. După aproape un an, ea i-a spus „Acum o să fac un alt 

copil”, iar când a plecat la maternitate a anunţat că la întoarcere 
va aduce copilul cu ea. 

Ajungând acasă, a arătat copilului bebeluşul şi i-a spus, 
„Acesta este frăţiorul tău. L-am făcut şi pe el aşa cum te-am făcut 

şi pe tine”. Dar, la vremea aceasta, copilul se apropia de vârsta 
de şase ani şi a protestat viguros. „De ce nu-mi spui cum venim 

pe lume, cu adevărat? Acum sunt destul de mare ca să ştiu. Aşa 
că, de ce nu-mi spui adevărul?  De când mi-ai spus că vei face alt 

copil, te-am urmărit cu atenţie, dar n-ai făcut nimic!”  
Chiar şi să spui adevărul nu e aşa de uşor pe cât pare. 

Părinţii şi educatorii au nevoie  de o înţelepciune specială pentru a 
şti cum să satisfacă imaginaţia copilului.   

Educatorii au nevoie de instruire, pentru că nu logica noastră 

poate rezolva aceste probleme. Trebuie să ştim cum se dezvoltă 
copiii şi să renunţăm la toate ideile preconcepute. Este nevoie de 

mult tact şi delicateţe pentru a urma mintea unui copil între trei şi 
şase ani, lucruri pe care adulţii rareori le posedă. Din fericire, 

copilul învaţă mai multe din mediul său înconjurător decât de la 
noi, dar avem nevoie de intuiţie psihologică pentru a-l ajuta cât 

de mult putem. 
Felul de a face lucrurile al copilului a fost pentru noi un izvor 

inepuizabil de revelaţii. 



 170 

 Ne-a arătat dimensiunea prejudecăţilor care, până acum, 

ne-au orbit în ceea ce priveşte adevărata natură a psihologiei 

copilului, şi ne-a arătat cât de imposibil este să-l călăuzim cu 
ajutorul principiilor a priori, deoarece el este o entitate 

necunoscută. Numai copilul însuşi ne poate învăţa cum să-l 
cunoaştem, prin intermediul comportamentului său. 

În mii de cazuri am observat că un copil nu numai că are 
nevoie să facă ceva interesant, dar că îi place să i se arate exact 

cum să facă. S-a constatat că precizia îl atrage profund fiind cea 
care-l face să lucreze. Din cele spuse trebuie să deducem că 

atracţia sa spre aceste sarcini manipulatorii are un scop 
inconştient. Copilul are un instinct de a-şi coordona mişcările şi de 

a le aduce sub control. 
O altă observaţie de importanţă majoră este aceea că, atunci 

când copilul este captivat de o activitate, el repetă aceeaşi serie 
de mişcări de mai multe ori. Nimic nu este mai uimitor decât să 

vedem un copil de-al nostru implicat într-un aşa numit „exerciţiu 

de viaţă practică”: complet absorbit, de exemplu, în exerciţiul de  
lustruire a unui vas de alamă şi urmând cu grijă instrucţiunile 

până când acesta străluceşte; apoi, fără pauză, începând totul de 
la capăt repetând fiecare detaliu până când a lustruit vasul, deja 

strălucitor, de câteva ori! Aceasta dovedeşte că scopul extern a 
fost doar un stimul. Scopul real a fost de a-şi satisface o trebuinţă 

inconştientă şi, de aceea operaţia este formativă, deoarece 
repetiţia copilului instaurează în sistmul său nervos un întreg 

sistem de control complet nou, cu alte cuvinte, stabilind noi 
coordonări între muşchii săi, coordonări care nu sunt date de 

natură, ci trebuie să fie achiziţionate. La fel se întâmplă şi cu noi 
înşine în sport, în toate jocurile pe care le exersăm cu entuziasm. 

Tenisul, fotbalul, şi altele asemenea lor, nu au ca singur scop 
manevrarea corectă a mingii, ci ele ne provoacă să dobândim o 

nouă abilitate - ceva ce lipsea înainte - iar acest sentiment de a 

ne spori deprinderile este adevărata sursă a plăcerii noastre de a 
juca. 

 Este adevărat, se poate spune că în toate aceste activităţi 
copilul se joacă. Dar acest fel de joacă se realizează cu efort şi îl 

conduce spre dobândirea de noi capacităţi de care va avea nevoie 
în viitor. 

I s-a trezit instinctul de adaptare la necesităţile timpului său, 
care ia forma unui efort laborios de construcţie interioară, ca şi 

cum cineva i-ar fi spus: „Nu oricum, ci trebuie să construieşti aşa 
şi aşa, deoarece aceste mişcări, şi nu altele, vor fi cerute de la 



 171 

tine”. Dar acest tip de efort este propriu copilăriei şi, de aceea, eu 

spun că imitaţia, la copii, este un fel de inspiraţie, care -i conduce 

spre munca auto-constructivă. 
Aici, deci, observăm un adevărat dinamism în procesul de 

construire a capacităţilor copilului. Acţiunile pe care copilul le vede 
săvârşite de cei din jur devin stimuli pentru propriile activităţi pe 

care el le desfăşoară în aşa fel încât să fixeze în sine capacitatea 
de a le executa. Şi ce anume se fixează? Ca şi în învăţarea unei 

limbi, e ceva ce seamănă cu urzeala pe care ţesătoarea o aşează 
pe războiul de ţesut; urzeala întâi, - nu pânza care urmează să fie 

ţesută, ci temelia ei. Această urzeală corespunde sunetelor din 
cadrul cuvintelor, cu ritmurile şi cadenţele lor sonore şi cu ordinea 

aranjării lor în formă gramaticală. La fel este şi cu aceste exerciţii 
de viaţă practică, prin care urzeala comportamentului general 

este aranjată după modelul specific unei anume naţii sau rase. În 
perioada de la trei la şase ani, se ţese şi se finisează însăşi pânza. 

Prin urmare, perioada de până la şase ani este decisivă. Oricare 

ar fi abilităţile pe care şi le dezvoltă copilul acum, ele vor rămâne 
fixate pentru toată viaţa.  Modul său de a se mişca şi de a face 

diferite lucruri devin trăsături fixe şi permanente ale personalităţii 
sale, care îl vor amprenta ca persoană aparţinând stratului de jos 

al societăţii sau nivelului înaltei societăţi, pentru că acestea sunt 
diferenţele care separă clasele, în aproape acelaşi la fel în care 

diferenţele de limbă separă naţiunile. 
Din această cauză dacă unui om de condiţie joasă, 

circumstanţele schimbate i-ar permite ascensiunea într-o sferă 
mai înaltă, îi va fi imposibil să scape de stigmatul originii sale. Şi 

dacă un aristocrat doreşte să se deghizeze într-un muncitor, ceva 
din manierele şi obiceiurile sale, îl va trăda cu siguranţă. 

Cât despre limbă, aceasta este vârsta la care se fixează 
dialectele. Chiar un profesor universitar, obişnuit să folosească un 

vocabular ultra-tehnic, va fi, negreşit, dat de gol de accentul său, 

indicând provincia din care provine. 
Nici o educaţie superioară nu poate anula ceea ce a fost 

format odată, în copilărie. De aici putem deduce importanţa 
educaţiei sociale la această vârstă. În timpul ei există încă şansa 

corectării unor devieri de personalitate care au fost provocate de 
obstacolele întâlnite în primii trei ani, deoarece aceasta este 

perioada în care natura îşi desăvârşeşte opera. În acelaşi timp, 
dacă educaţia este condusă pe linie ştiinţifică, putem, efectiv, 

reduce diferenţele care separă oamenii din diverse rase şi ţări, iar 
asta va conduce la o mai mare armonie a vieţii pe pământ. Cu 



 172 

alte cuvinte, civilizaţia poate produce schimbări în omul însuşi, la 

fel cum a produs schimbări în mediul înconjurător oferit de 

natură. Puteri magice sunt, astfel, conferite rasei umane. 
Acea parte a personalităţii copilului care este activ angajată 

în ghidarea dezvoltării lui se reflectă în toate activităţile sale. 
Aceasta poate fi văzută foarte clar la lucru în exerciţiile pe care le 

face cu materialele noastre pentru dezvoltarea senzorială. 
Cum ar trebui gândită educaţia senzorială ? 

Simţurile sunt puncte de contact cu mediul, iar mintea, prin 
ceea ce aceasta preia de la ele,  poate deveni extrem de abilă, la 

fel cum un pianist poate învăţa să compună cele mai superbe 
melodii din acelaşi set de clape. De exemplu, cei care lucrează cu 

mătase pot ajunge la o asemenea delicateţe a simţului tactil, încât 
pot spune dacă aţa dintre degetele lor este compusă dintr-un fir 

sau două. Un om dintr-un trib sălbatic poate auzi sâsâitul abia 
perceptibil al şarpelui.  

Acestea sunt acuităţi create de viaţa cotidiană, deşi sunt 

supuse unor mari diferenţe individuale. Dar nici o educaţie 
senzorială nu poate exista decât ca parte a unor activităţi totale, 

în care sunt implicate atât inteligenţa cât şi mişcarea. 
Diferenţele individuale depind de tendinţele interne care 

generează interesul, lucru pe care oamenii ajung să-l posede în 
grade diferite. Cu alte cuvinte, cu toţii avem atracţii înnăscute 

care ne ajută să creştem şi să ne dezvoltăm în conformitate cu 
acea natură care e numai a noastră.  

Copilul care a lucrat cu aparatele noastre senzoriale nu 
numai că a căpătat o mai mare abilitate de a-şi folosi mâinile, dar 

a căpătat şi un grad mai mare de percepţie a stimulilor care vin 
spre el din lumea exterioară. În acest fel, lumea exterioară a 

devenit pentru el mai bogată, deoarece este capabil să aprecieze 
diferenţe subtile care, pentru o persoană mai puţin perceptivă, 

pot să nici nu existe. 

Materialul nostru senzorial asigură un fel de ghid pentru 
observaţie, întrucât el clasifică impresiile pe care fiecare simţ le 

poate recepta: culori, sunete muzicale, zgomote, forme şi mărimi, 
senzaţii tactile, mirosuri şi gusturi. Indubitabil, aceasta este tot o 

formă de cultură, pentru că ea ne face să acordăm atenţie atât 
nouă înşine, cât şi mediului înconjurător. Nu mai puţin decât 

vorbitul şi scrisul, ea este una dintre formele de cultură care 
perfecţionează o personalitate şi îi îmbogăţeşte capacităţile 

naturale. 



 173 

Simţurile, fiind exploratorii lumii, deschid calea spre 

cunoaştere. Aparatele noastre pentru educarea simţurilor oferă 

copilului o cheie pentru a-l ghida în explorarea lumii, ele aruncă o 
rază de lumină asupra lumii, făcându-i vizibile mai multe lucruri, 

cu mai multe detalii decât ar percepe în întuneric, sau în starea de 
needucat. 

Simultan, tot ce aparţine înaltelor energii ale copilului devine 
stimul, dirijând puterile sale creatoare către muncă şi extinzând 

interesele minţii sale exploratoare. 
În şcolile obişnuite de astăzi, profesorii predau adesea ceea 

ce este cunoscut ca fiind „lecţii despre obiect”, în care copilul 
trebuie să enumere diferite proprietăţi ale unui obiect dat, de 

exemplu culoarea, forma, textura, etc. Dar numărul obiectelor din 
lume este infinit, în timp ce proprietăţile pe care le au sunt 

limitate. Aceste proprietăţi sunt, prin urmare, ca literele 
alfabetului cu care se poate forma un număr infinit de cuvinte. 

Dacă le prezentăm copiilor obiecte care expun fiecare dintre 

aceste proprietăţi separat, este ca şi cum le-am da un alfabet 
pentru explorările lor, o cheie pentru poarta cunoaşterii. Oricine a 

cunoscut nu numai proprietăţile lucrurilor clasificate într-o 
anumită ordine, ci şi gradaţiile fiecăreia, este capabil să descifreze 

tot ceea ce conţin mediul şi lumea naturii. 
Acest „alfabet” al lumii exterioare are o valoare inestimabilă. 

De fapt, cultura, aşa cum am spus mai sus, nu este doar o 
problemă de acumulare de informaţii, ci implică o extindere a 

personalităţii. A preda unui copil ale cărui simţuri au fost educate, 
este un lucru complet diferit faţă de a învăţa un om care nu a 

primit acest ajutor. Orice obiect care i se prezintă, orice idee care 
i se transmite, orice îndemn de a observa sunt primite cu interes, 

deoarece copilul este deja sensibil la asemenea diferenţe minore, 
ca acelea care există între formele frunzelor, culorile florilor sau 

corpurile insectelor. Totul depide de capacitatea sa de a observa 

şi de interesul pe care îl manifestă. Contează cu mult mai mult să 
ai o minte pregătită, decât un profesor bun. 

Acum, în aparatele pe care le-am proiectat există - aşa cum 
am spus - o clasificare a calităţilor lucrurilor din care copilul obţine 

unul dintre ajutoarele cele mai eficiente în ordonarea minţii sale.  
Este natural să facem distincţie între lucruri şi calităţile lor. 

Toată lumea poate vedea diferenţele dintre culori, note muzicale, 
forme, etc., fără vreo educaţie specială. Într-adevăr, aceasta este 

o capacitate care ţine de însăşi forma minţii umane. Prin natura 
sa, mintea nu numai că are puterea  de a imagina (adică a te 



 174 

gândi la lucruri care nu sunt prezente nemijlocit),  dar poate, de 

asemenea, să asamblaze şi rearanjeze propriul conţinut mental, 

poate extrage, - hai să-i spunem -, un „alfabet al calităţilor” din 
toate acele nenumărate lucruri pe care le întâlnim în lumea 

exterioară. Aceasta o face prin faptul că posedă capacitatea de 
gândire abstractă. Inventatorii alfabetului au folosit această 

capacitate: ei au selectat şi au pronunţat separat cele câteva 
sunete din care erau compuse toate cuvintele. Alfabetul este, prin 

urmare, un sistem abstract, deoarece singurele sunete rostite 
care au o existenţă reală sunt cuvintele. Dacă omul n-ar avea 

capacităţile de imaginare şi abstractizare, n-ar avea nici 
inteligenţă; sau inteligenţa sa ar semăna cu aceea a animalelor 

superioare, adică  ar fi rigidă şi s-ar limita la doar câteva forme 
particulare de comportament ceea ce i-ar împiedica expansiunea. 

Acum, ideile abstracte sunt întotdeauna limitate ca număr, în 
timp ce lucrurile concrete pe care le întâlnim sunt infinite ca 

număr. Aceste abstracţii limitate îşi sporesc valoarea prin precizie. 

În lumea minţii, ele ajung să aibă valoarea unui organ special, un 
instrument al gândirii, care serveşte la a ne da coordonatele în 

spaţiu, aşa cum ceasul ne oferă coordonatele temporale.  
Aceste două forţe ale minţii (imaginaţia şi abstracţia), care 

merg dincolo de simpla percepţie a lucrurilor prezente, joacă un 
rol comun în construcţia conţinutului  minţii. Amândouă sunt 

necesare pentru a construi limbajul. Un alfabet exact, pe de o 
parte şi reguli gramaticale, pe de altă parte, permit acumularea 

unei extraordinare bogăţii de cuvinte. Deoarece cuvintele, dacă 
ele urmează a fi folosite şi a îmbogăţi limba, trebuie să fie 

capabile să-şi ocupe locul în sistemul sunetelor şi al ordinii 
gramaticale. Iar ceea ce se întâmplă în construirea limbajului, se 

întâmplă şi în construirea minţii.  
Când spui „Iată un om cu o mentalitate vagă. Este deştept, 

dar confuz,” te referi la o minte cu o mulţime de idei căreia îi 

lipseşte claritatea care provine din ordine. Despre un altul poţi 
spune, „Are o minte ca o hartă. Ideile lui sunt clare şi întemeiate.” 

De aceea, în activitatea noastră de până acum, am dat un 
nume acestei părţi a minţii care este construită cu exactitate, şi 

am numit-o „mintea matematică”. Am preluat termenul de la 
Pascal, filosoful francez, fizician şi matematician, care a spus că 

mintea umană este matematică prin natura sa, iar cunoaşterea şi 
progresul provin din observarea exactă. 

La fel cum forma unei limbi este dată de sunetele alfabetului 
său şi de regulile de ordonare a cuvintelor, tot aşa forma minţii 



 175 

umane, urzeala în care pot fi ţesute toate bogăţiile percepţiei şi 

imaginaţiei este, în mod fundamental, o chestiune de ordine. Iar 

dacă studiem operele tuturor acelora care şi-au pus amprenta 
asupra omenirii sub forma unor invenţii utile semenilor lor, vedem 

că punctul de pornire a fost întotdeauna ceva ordonat şi exact din 
minţile lor, şi că acesta a fost ceea ce le-a permis să creeze ceva 

nou*. Chiar în lumile imaginative ale poeziei şi muzicii există o 
ordine de bază, atât de exactă încât a fost numită „metrică” şi 

este măsurată.  
În educaţie, ni se pare evident că trebuie să luăm în calcul 

aceste două puteri mentale şi, cu toate că una prevalează de 
obicei asupra alteia în orice personalitate dată, ele trebuie să 

existe amândouă şi să colaboreze într-o manieră armonioasă. 
Efortul de a cultiva doar imaginaţia conduce la o lipsă a 

echilibrului care devine un obstacol în calea reuşitei în partea 
practică, materială a vieţii. 

La copiii mici din şcolile noastre, dovada unei înclinaţii spre 

matematică apare în multe moduri uluitoare şi spontane. 
De fapt, dacă le-am arătat exact cum să facă ceva, chiar 

această precizie este cea care pare să le menţină interesul viu. A 
avea un scop real spre care să fie direcţionată acţiunea, aceasta a 

fost prima condiţie, dar modul exact de a o face a funcţionat ca 
un suport care l-a ajutat pe copil să fie stabil în eforturi şi care, 

prin urmare, l-a ajutat să facă progrese în dezvoltare. Am 
descoperit că ordinea şi precizia sunt cheia activităţii spontane în 

şcoală. 
Dacă privim acum aparatele senzoriale care sunt capabile să 

trezească o asemenea concentrare profundă (remarcabilă la copiii 
foarte mici cu vârste cuprinse între trei şi patru ani), nu există nici 

o îndoială că aceste aparate pot fi privite nu doar ca un ajutor real 
în explorarea mediului, ci şi în dezvoltarea minţii matematice***. 

RReezzuullttaatteellee  ppee  ccaarree  llee  oobbţţiinneemm  ccuu  mmiiccuuţţiiii  nnooşşttrrii  ccoonnttrraasstteeaazzăă  

cciiuuddaatt  ccuu  ffaappttuull  ccăă  mmaatteemmaattiiccaa  eessttee  aattââtt  ddee  ddeess  pprriivviittăă  mmaaii  mmuulltt  

ccaa  uunn  cchhiinn  ddeeccââtt  ccaa  oo  ppllăăcceerree  îînn  pprrooggrraammeellee  şşccoollaarree..  MMaajjoorriittaatteeaa  

ooaammeenniilloorr  şşii--aa  ddeezzvvoollttaatt  „„bbaarriieerree  mmeennttaallee””  ffaaţţăă  ddee  eeaa..  CCuu  ttooaattee  

aacceesstteeaa,,  ttoottuull  eessttee  uuşşoorr  ddaaccăă  rrăăddăăcciinniillee  ssaallee  ppoott  ffii  iimmppllaannttaattee  îînn  

mmiinntteeaa  aabbssoorrbbaannttăă..  

                                                           
*
 A se vedea cartea mea, The Advanced Montessori Method  (vol I) - capitolul despre imaginaţie. 

Heinmann, Londra     
**

 Pentru o mai bună cunoaştere a acestor aparate cititorului i se sugerează cartea mea The Discovery 

of the Child (Kalakshetra, Adizar, Madras) 



 176 

EElleemmeennttee    ddee  pprreecciizziiee  mmaatteemmaattiiccăă  nnuu  aappaarr  îînn  mmeeddiiuull  oobbiişşnnuuiitt  

aall  ccooppiilluulluuii  mmiicc..  NNaattuurraa  îîii  ooffeerrăă  ppoommii,,  fflloorrii,,  aanniimmaallee,,  ddaarr  nnuu  şşii  

aassttffeell  ddee  eelleemmeennttee..  PPrriinn  uurrmmaarree,,  tteennddiinnţţeellee  mmaatteemmaattiiccee  aallee  

ccooppiilluulluuii  ppoott  ssăă  ssuuffeerree  ddiinn  lliippssaa  ooppoorrttuunniittăăţţiilloorr  îînn  ddeettrriimmeennttuull  

pprrooggrreessuulluuii  ssăăuu  uulltteerriioorr..  IIaattăă  ddee  ccee  nnee  ggâânnddiimm  llaa  mmaatteerriiaalluull  nnoossttrruu  

sseennzzoorriiaall  ccaa  llaa  uunn  ssiisstteemm  ddee  aabbssttrraaccţţiiii  mmaatteerriiaalliizzaattee,,  oorrii  ccaa  llaa  oo  

mmaatteemmaattiiccăă  ddee  bbaazzăă..  CCăăiillee  mmeellee  ddee  aa  ffaaccee  oo  eedduuccaaţţiiee  îînn  

mmaatteemmaattiiccăă  ssuunntt  ddeessccrriissee  îînn  aallttee  ddoouuăă  ccăărrţţii  ppeerrssoonnaallee,,  ccaarree  ssuunntt  şşii  

ttrraattaattee  aassuupprraa  ppssiihhoollooggiieeii  ssppeecciiaallee  aa  aacceessttuuii  ddoommeenniiuu  ddee  îînnvvăăţţaarree..**  
Copilul, în primele stadii ale dezvoltării sale, trasează un fel 

de urzeală compusă din triumfurile pe care le-a repurtat asupra 
mediului material înconjurător. Acesta este un  adevărat fenomen 

de tip embrionar, deoarece un embrion este produsul unor tipare 
preexistente, fapt adevărat indiferent care ar fi acele tipare: cele 

ale viitoarelor organe ale corpului, situate în gene, sau cele ale 
comportamentului său, aşa cum a descoperit Coghill. 

Din nou, în ceea ce priveşte limba, copilul trasează un alt tip 

de urzeală – o urzeală care este fixă şi exactă, deoarece este 
compusă din sunete specifice şi din reguli fixe de aranjare a 

cuvintelor. Acele sunete şi acea ordonare a cuvintelor nu au o 
existenţă anterioară în natură. Ele au fost dezvoltate de un grup 

uman. Pentru că, aşa cum am văzut, cuvintele şi sensurile lor au 
apărut din consensul reciproc al oamenilor care doreau să se 

înţeleagă între ei.  
Şi alte lucruri sunt stabilite de grupurile sociale. De exemplu, 

tradiţiile şi obiceiurile care devin totuna cu forţa moralei. Este 
interesant de notat faptul că aceste obiceiuri rareori apar doar 

pentru a face viaţa mai uşoară, după cum se susţinea în teoria 
evoluţiei. Regulile sociale au aspecte care contrazic mai mult 

decât oricare altele această idee. „Instinctul de autoconservare” 
nu caută doar să găsească cele mai bune condiţii de viaţă. 

Dimpotrivă, apar restricţii ale vieţii care te fac să te gândeşti mai 

degrabă la un instinct înnăscut al sacrificiului, deşi este adevărat 
că, pentru a da formă unui bloc neşlefuit, el trebuie întâi modelat, 

cu alte cuvinte, câteva părţi trebuie tăiate sau sacrificate.  
Realitatea este că studiile asupra obiceiurilor oamenilor primitivi  

arată că practicile restrictive (prohibiţii - tabuuri, etc.) şi chiar 
mutilările corporale apar la toţi.  

                                                           
*
 Maria Montessori: Psico-aritmetica şi Psico-geometrica (Casa Editorial, Araluce, Barcelona, 

1934). 



 177 

Frumuseţea însăşi este câteodată căutată în forma unor 

distorsiuni nenaturale, care sunt adesea căpătate cu preţul unui 

greu sacrificiu (să ne amintim de faimoasele răsuciri aerobice ale 
picioarelor chinezoaicelor sau de mai comunele perforări ale 

urechii şi nasului, pentru purtarea bijuteriilor şi deformările pe 
care asemenea bijuterii le produc adesea). 

Dar cele mai importante restricţii apar în dietă. Acele 
milioane de indieni care, recent, au murit de foamete, trăiau pe 

un pământ cu turme şi cirezi la fel de prolifice ca oriunde în lume. 
Dar tradiţia lor de a nu ucide animalele pentru hrană era atât de 

adânc înrădăcinată, încât a fost mai puternică decât moartea. 
Acum, ideile morale sunt o suprastructură a vieţii sociale, 

care le fixează într-o formă determinată. Şi nu trebuie să fie uitat 
faptul că aceste forme trebuie, de asemenea, să fie stabilite prin 

consens  într-o asemenea măsură încât influenţa lor să poată fi 
extinsă. 

Şi acelaşi lucru trebuie spus despre religii: chiar şi idolul 

trebuie să primească consensul social. Religiile nu sunt numai 
înţelegeri între oameni, bazate pe anumite idei, ci sunt născute, 

indiscutabil, din nevoile spirituale ale speciei umane,- nevoi care 
duc la adoraţie şi nu doar la o acceptare intelectuală a anumitor 

credinţe. Omul primitiv, uimit de minunile naturii, o adoră în 
câteva din cele mai impresionante aspecte, adăugând gratitudine 

şi teamă la mirarea sa. Procesul se încheie cu o ataşare, de 
comun acord, a acestor răspunsuri profund emoţionale de 

anumite evenimente şi lucruri care devin sacre pentru grup.   
Nu numai că ele stimulează imaginaţia, dar însăşi mintea se 

agaţă de ele, extrăgându-şi de aici propriile sale sinteze, (cam aşa 
cum se întâmplă cu impresiile senzoriale din care mintea îşi 

extrage ideile ei abstracte); o activitate mentală fundamentală 
discerne calităţile lucrurilor. Dar aici, unde operează inconştientul 

(aşa cum face în experienţele care conduc la religiozitate), 

atingem punctul expresiei abstracte a acestor calităţi, lucru 
realizat prin utilizarea de simboluri pentru personificarea lor. 

Pentru a deveni embleme sociale, aceste simboluri trebuie 
acceptate printr-un consens comun.  Astfel descoperim că actele 

religioase,  prntre care şi ritualurile, sunt forme simbolice de 
exprimare care joacă roluri fixe în viaţa grupului. 

Toate acestea devin stabile odată cu trecerea secolelor. Nu 
numai că se naşte un sistem fix, cum ar fi sistemul moralei, dar el 

devine o sursă de unitate între oameni. Îi combină într-un fel care 
diferenţiază grupul lor de alte grupuri. Aceste diferenţe sociale 



 178 

între grupurile umane se aseamănă cu diferenţele biologice dintre 

specii şi, exact aşa cum acestea din urmă sunt transmise pe cale 

ereditară, tot astfel şi aceste formaţiuni psihologice se transmit de 
la o generaţie la alta. 

Dar aceste trăsături ale grupului nu sunt trasate, acceptate şi 
fixate numai prin imaginaţie. Imaginaţia, însoţită de necesitatea 

spirituală sunt cele care colectează material pentru ele, aşa cum 
fac simţurile pe un alt plan, dar apoi intervine abstracţia pentru a 

simplifica şi uni,  astfel încât mintea să poată reuşi să exprime 
imensităţi infinite într-o formă determinată.  

Oricât ar fi de precise şi stabile aceste forme, ele se 
întrupează în simboluri simplificate de care se poate agăţa oricine. 

Din  aceste simboluri derivă stabilitatea comportamentului, o 
stabilitate aproape matematică prin precizia sa. Impresiile 

imaginative şi spirituale sunt, prin urmare, captate şi cristalizate 
de către capacităţile matematice ale minţii directoare. 

Prin urmare, când copilul absoarbe obiceiurile, morala şi 

religia oamenilor, ce absoarbe el de fapt? 
Prin analogie cu ceea ce se întâmplă la nivelul limbajului, el 

preia un model; altfel zis, el acceptă stabilitatea şi precizia 
derivate din abstracţii şi ordonate în conformitate cu mintea  

matematică. Acest model devine o parte din el, aproape în acelaşi 
fel cum configuraţiile biologice sunt parte a unui embrion. 

Modelul, pattern-ul este ceva potent şi creator, dând formă 
personalităţii, exact în acelaşi fel în care trăsăturile ereditare ale 

corpului sunt direcţionate de gene, sau cum tipurile de 
comportament sunt trasate de tiparele gravate în centrii nervoşi. 

Copilul, în perioada postnatală (sau psihologică) a vieţii sale 
embrionare, absoarbe din lumea din jurul său tiparele distinctive 

cărora i se conformează viaţa socială a grupului său. Adică, el nu 
preia mai întâi comorile mentale reale ale rasei sale, ci doar 

şabloanele ce rezultă din ele. Prin urmare, el preia partea de 

temelie sau rezumatul, partea precisă, care - exact din acest 
motiv- este repetată în viaţa obişnuită a oamenilor. Pe scurt, el 

absoarbe partea matematică. Şi, odată ce modelele, pattern-urile 
s-au fixat înlăuntrul său, ele rămân caracteristici fixe, exact ca 

limba maternă. 
Mai târziu, omul se poate dezvolta oricum, dar dezvoltarea va 

fi întotdeauna pe acest fundament. În acelaşi fel, limba sa 
maternă poate fi îmbogăţită nedefinit, dar aceasta se va întâmpla 

totdeauna după modelul de bază al acelor sunete şi reguli 
gramaticale care au fost stabilite în perioada embrionară. 



 179 

Faptul că mintea matematică este activă de la început, 

devine evident nu doar (aşa cum am sugerat) datorită atracţiei pe 

care exactitatea o exercită asupra fiecărei acţiuni executate de 
copil, dar o vedem şi în faptul că nevoia de ordine a copilului este 

una dintre cele mai puternice stimulente ce domină prima parte a 
vieţii sale. Senzitivitatea faţă de aranjarea ordonată a lucrurilor, 

faţă de poziţiile relative ale acestora, apare odată cu simpla 
percepţie, şi anume, cu prima preluare a  impresiilor din mediul 

înconjurător. De asemenea, copilul îşi poate susţine acţiunile sale 
direcţionate spre un scop doar  dacă există o procedură exactă de 

urmat şi în nici un alt mod nu poate să ajungă la concentrare şi 
constanţă în munca sa. 

Aceste lucruri, luate împreună, ne-au condus la ideea 
existenţei unei formaţiuni de bază în dimensiunea mentală a 

personalităţii copilului. Se auto-formează un organism psihic, şi o 
face urmând un model prestabilit. Dacă n-ar fi aşa, orizontul 

mental al copilului ar trebui modelat de raţiunea şi de voinţa sa, 

adică de capacităţile care sunt dobândite mult mai târziu. Dar 
această idee trebuie respinsă, fiind absurdă. 

Aşa cum omul nu-şi creează corpul  prin judecată logică, tot 
astfel el nu urmează linia raţionamentului când creează forma 

minţii sale. Creaţia, în acest caz, înseamnă acea apariţie 
primordială misterioasă care dă naştere la ceva ce, la început, n-a 

existat, ceva care, mai târziu, este destinat să crească în 
conformitate cu legi vitale. Dar, într-adevăr, totul începe cu 

creaţia tiparelor: Omne vivum ex ovo! Toată viaţa apare dintr-un 
ou. 

Din acest motiv, mintea umană este construită pe o bază 
care este ea însăşi creativă, însă în perioada care urmează 

naşterii; deoarece mintea omului trebuie să se modeleze după 
ceea ce preia din lumea înconjurătoare. Ea încarnează această 

lume pentru a forma un fundament şi astfel crează în fiecare 

individ tipul de persoană constitutiv pentru grupul său rasial. Aşa 
este menţinută continuitatea diferenţelor între diversele 

comunităţi umane care şi-au dezvoltat propriile lor civilizaţii de-a 
lungul timpului. 

Continuitatea a tot ceea ce nu a fixat natura, dar care se 
dezvoltă treptat, aşa cum trebuie să facă un model social, este 

posibilă doar dacă noii indivizi care se nasc înlăuntrul lui au o 
forţă creatoare, una care să-i poată adapta circumstanţelor în 

care s-au născut. Aceasta este adevărata funcţie biologică a 
copilului şi este, de asemenea, ceea ce permite progresul social. 



 180 

Dar, tocmai pentru că este o operaţie creatoare pe care am 

putea-o lua sub control, are pentru noi o importanţă incalculabilă. 

 
 

 

18 

CARACTERUL  

ŞI DEFECTELE SALE  

ÎN COPILĂRIE 

 
 

 
 

TTrreebbuuiiee  ssăă  nnee  îînnttooaarrcceemm  aaccuumm  llaa  aall  ddooiilleeaa  ggrruupp  ddee  

eevveenniimmeennttee  ccaarree  ssuunntt  iimmppoorrttaannttee  îînn  ttiimmppuull  pprriimmiilloorr  aannii  ddee  vviiaaţţăă,,  

şşii  aannuummee  aacceelleeaa  pprriivviinndd  ccaarraacctteerruull  ccooppiilluulluuii  şşii  ffoorrmmaarreeaa  ssaa..  

VVeecchheeaa  ppeeddaaggooggiiee  aa  aaccoorrddaatt  îînnttoottddeeaauunnaa  uunn  lloocc  iimmppoorrttaanntt  

iinnssttrruuiirriiii  ccaarraacctteerruulluuii  ccuu  ttooaattee  ccăă  nnuu  aa  rreeuuşşiitt  ssăă  ssppuunnăă  ccee  îînnţţeelleeggee  

pprriinn  ccaarraacctteerr  ssaauu  ssăă  iinnddiiccee  ccuumm  aarr  ttrreebbuuii  eedduuccaatt  aacceessttaa..  TToott  ccee  aa  

ppuuttuutt  ssăă  aaffiirrmmee  eerraa  ccăă  llaattuurriillee  iinntteelleeccttuuaallăă  şşii  pprraaccttiiccăă  aallee  eedduuccaaţţiieeii  

nnuu  ssuunntt  ssuuffiicciieennttee,,  şşii  ccăă  ttrreebbuuiiee,,  ddee  aasseemmeenneeaa,,  iinncclluuss  aacceesstt  ffaaccttoorr  

nneeccuunnoossccuutt,,  aacceesstt  „„XX””  ddeennoottaatt  ddee  ccuuvvâânnttuull  „„ccaarraacctteerr””..  ÎÎnn  pplluuss,,  

aacceeaassttaa  nnee  aarraattăă  oo  aannuummiittăă  iinnttuuiiţţiiee  îînnsseeaammnnâânndd  ccăă  eedduuccaattoorriiii  

îînncceerrccaauu  ssăă  ddeezzvvoollttee  eelleemmeenntteellee  iimmppoorrttaannttee  aallee  ppeerrssoonnaalliittăăţţiiii  

uummaannee..  AAnnuummiittee  vviirrttuuţţii  aauu  ffoosstt  îînnttoottddeeaauunnaa  ccoonnssiiddeerraattee  ccaa  ffiiiinndd  

vvaalloorrooaassee::  ccuurraajjuull,,  ppeerrsseevveerreennţţaa,,  ssiimmţţuull  ddaattoorriieeii,,  rreellaaţţiiiillee  mmoorraallee  

ccuu  cceeiillaallţţii,,  iiaarr  eedduuccaaţţiieeii  mmoorraallee  ii--aa  ffoosstt  aaccoorrddaatt  ttoottddeeaauunnaa  uunn  lloocc  

aappaarrttee..    

DDaarr,,  ccuu  ttooaattee  aacceesstteeaa,,  iiddeeiillee  rreeffeerriittooaarree  llaa  ccee  eessttee  îînn  rreeaalliittaattee  

ccaarraacctteerruull  rrăămmâânn  vvaaggii  ppeessttee  ttoott  îînn    lluummee..  

Filozofii şi biologii au dezbătut problema din cele mai vechi 
timpuri, dar mereu au eşuat în încercarea de a  ajunge la o 

definiţie exactă. De la greci şi până astăzi, de la Theophrastus la 
Freud şi Jung, mulţi au atacat problema dar, aşa cum afirmă, pe 



 181 

bună dreptate, Rümke: „Suntem mereu într-un stadiu al 

încercărilor”.* 

Nu există nici o definiţie ultimă acceptată de toţi. Totuşi, 
intuitiv, oricine recunoaşte importanţa acestei sume totale de 

calităţi care este cunoscută, în mod universal, sub acest nume. 
Cele mai recente studii asupra caracterului descoperă în el 

elemente fizice, morale şi intelectuale, voinţă, personalitate şi 
ereditate. Din 1876, de când Bahnsen a introdus pentru prima 

dată termenul de „caracterologie”, s-a dezvoltat ceea ce apare 
aproape ca  un nou domeniu al ştiinţei, studiul caracterului. Şi 

tocmai acest domeniu care este, mai degrabă, unul al 
speculaţiilor, - decât unul al cunoaşterii exacte – este cel în care 

majoritatea teoreticienilor şi inovatorilor moderni şi-au adus 
contribuţia. Dar lucrul curios este că toţi  încep cu oamenii mari, 

cu  omul adult, fie în sens abstract, fie privit ca o fiinţă vie. Chiar 
şi aceia care fac referire la educaţie (indiferent dacă ei adoptă un 

punct de vedere empiric sau religios) trec, în general, cu vederea 

copilul mic, deşi vorbesc mult despre ereditate, adică despre 
influenţele prenatale.  Rezultatul este un salt de la ereditate la 

stadiul de adult,  fiind lăsat neexplorat un spaţiu gol pe care 
foarte puţini au încercat să-l umple. 

Ei bine, cercetările noastre s-au ocupat tocmai de acest 
spaţiu gol, iar contribuţia spontană a copiilor noştri a fost cea care 

ne-a arătat noi moduri de a cugeta asupra acestei probleme prost 
definite. Aceasta ne permite să vizualizăm dezvoltarea 

caracterului ca o succesiune naturală de evenimente rezultate din 
eforturile individuale ale copilului, care n-au nici o legătură cu 

vreun factor extern, dar care depind de energia sa vitală 
creatoare şi de obstacolele pe care le întâlneşte în viaţa de zi cu 

zi. Interesul nostru este, de aceea, îndreptat către observarea şi 
interpretarea muncii pe care o realizează natura în construirea 

omului pe latura sa psihologică. Acest lucru trebuie să-l facem de 

la naştere, când caracterul şi personalitatea sunt nule, până la 
vârsta la care ele încep să  se dezvăluie singure. Deoarece, 

înrădăcinate în inconştientul minţii, există, fără îndoială, legi 
naturale care determină dezvoltarea psihologică şi care sunt 

comune tuturor oamenilor. În schimb, diferenţele depind în mare 
măsură de vicisitudinile vieţii: de accidente, de eşecuri şi de 

regresii produse în câmpul mental de acele obstacole pe care 
individul a trebuit să le întâlnească în calea sa. 

                                                           
*
 H.C.Rümke, Introduction to Characterology, Haarlem, 1937 



 182 

Fără îndoială că o teorie ca aceasta trebuie să fie capabilă să 

interpreteze caracterul în fiecare stadiu, din copilărie până la 

maturitate, dar, pentru moment, să considerăm viaţa în 
desfăşurare a copilului ca fiind un factor de bază, şi s-o facem 

ghidul nostru către variaţiile infinite care apar între indivizi, 
variaţii cauzate de eforturile lor de adaptare. 

Din acest punct de vedere, putem aborda tot ceea ce priveşte 
caracterul sub înfăţişarea aparentă a comportamentului uman. 

După cum am spus mai sus, viaţa individului de la 0 la 18 ani 
poate fi împărţită în trei perioade: 0-6 ani (care formează 

subiectul acestei cărţi); 6-12  şi 12-18; fiecare din acestea fiind 
sub-divizate în două faze secundare. Dacă aceste perioade ar fi 

analizate separat, tipurile de mentalitate a copiilor specifice 
fiecăreia par atât de diferite, încât aproape că ar putea aparţine 

unor indivizi diferiţi. 
După cum am văzut, prima perioadă este una de creaţie. 

Rădăcinile caracterului se pot găsi aici, deşi la naştere copilul nu 

are caracter. Perioada de la 0 la 6 ani este cea mai importantă 
parte a vieţii, iar această afirmaţie este valabilă şi pentru 

dezvoltarea caracterului. Toată lumea ştie că ţâncul din braţe nu 
poate fi influenţat nici prin exemple şi nici prin presiuni externe; 

aşa că trebuie să fie natura însăşi cea care aşază fundaţia 
caracterului. Copilul mic nu are simţul binelui sau răului; el 

trăieşte în afara noţiunilor noastre morale. De fapt, noi nu 
spunem despre el că e rău sau vicios, ci că nu e cuminte, ceea ce 

înseamnă că are un comportament copilăresc. Aşa că termenii 
„bun”,  „rău” sau „moral” nu vor fi folosiţi în această carte. Abia în 

a doua perioadă, de la 6 la 12 ani,  copilul începe să devină 
conştient de bine şi de rău, şi nu doar în ceea ce priveşte propriile 

sale acţiuni, ci şi în raport cu acţiunile celorlalţi. Problemele 
privind binele şi răul sunt caracteristice acestei vârste; acum se 

formează conştiinţa morală şi ea conduce, mai târziu, la 

dezvoltarea simţului social. În a treia perioadă, de la 12 la 18 ani, 
se naşte dragostea de ţară, sentimentul apartenenţei la un grup 

naţional şi preocuparea pentru onoarea acelui grup. 
Deşi, aşa cum am sugerat, fiecare perioadă este diferită de 

celelalte două, totuşi, fiecare pune temelia celei care o urmează. 
Pentru a se dezvolta normal în perioada a doua, o persoană 

trebuie să se fi dezvoltat bine în prima. În acelaşi fel omida şi 
fluturele sunt două creaturi foarte diferite la vedere şi în modul lor 

de comportare, dar, cu toate acestea, frumuseţea fluturelui 
provine din viaţa sa în formă larvară, nu din eforturile de a imita 



 183 

un  alt fluture. Slujim viitorul protejând prezentul. Cu cât sunt mai 

bine satisfăcute trebuinţele unei perioade, cu atât va fi mai mare 

succesul perioadei următoare. 
Viaţa izvorăşte din actul concepţiei. Dacă concepţia urmează 

uniunii a două persoane sănătoase, nealcoolice sau degenerate, 
persoana care se va naşte va fi lipsită de anumite tare. Deci, 

modul în care se dezvoltă embrionul depinde de condiţiile 
operaţionale la concepţie. Mai târziu, fătul poate fi influenţat, dar 

numai de mediul său, adică de circumstanţele în care s-a aflat 
mama în timpul sarcinii. Dacă condiţiile embrionului sunt 

favorabile, la naştere copilul va fi puternic şi sănătos. Prin 
urmare, atât sarcina cât şi concepţia afectează viaţa postnatală. 

Am menţionat trauma naşterii şi pericolul acesteia de a 
conduce la regresii. Natura acestor regresii poate fi serioasă, dar 

ele nu sunt atât de grave ca efectele prenatale ale alcoolismului 
sau bolilor ereditare (epilepsia, etc.) 

După naştere încep anii critici, pe care tocmai i-am analizat. 

În primii doi sau trei ani, copilul poate fi supus unor influenţe 
care-i vor afecta întregul viitor. Dacă a fost rănit, a suferit 

violenţe sau s-a confruntat cu obstacole severe în timpul acestei 
perioade, ar putea apărea deviaţii de personalitate. În concluzie, 

caracterul copilului se dezvoltă în concordanţă cu obstacolele pe 
care le-a întâmpinat sau cu libertatea de care s-a bucurat şi care 

i-a favorizat dezvoltarea. Dacă, la concepţie şi în timpul sarcinii, 
la naştere şi în următorii ani, copilul a fost tratat ştiinţific, la trei 

ani el ar trebui să fie un individ model. Acest ideal nu e niciodată 
atins, deoarece, în afară de alte motive, intervin şi numeroase 

obstacole. Copiii la vârsta de trei ani diferă unul de altul, iar 
importanţa diferenţelor dintre ei variază nu doar în funcţie de 

severitatea experienţelor care le-au cauzat, ci, mai ales, în funcţie 
de vârsta la care acestea s-au întâmplat. Schimbările datorate 

dificultăţilor după naştere vor fi mai puţin severe decât cele 

cauzate în timpul sarcinii, iar acestea, la rândul lor, nu vor fi atât 
de serioase precum cele provenite din influenţele nocive active la 

concepere. 
În ceea ce priveşte prognoza, sau speranţele pe care le 

putem întreţine cu privire la corectarea defectelor copiilor, am 
putea afirma că cele dobândite în perioada postnatală, între 0 şi 3 

ani, pot fi, practic, vindecabile în timpul perioadei de la 3 la 6 ani, 
când natura este încă preocupată de perfecţionarea multor 

capacităţi nou formate. 



 184 

Şcolile noastre au adus o contribuţie remarcabilă prin 

experienţele şi rezultatele obţinute în această perioadă, iar în 

lumina acestora putem da un ajutor pozitiv; cu alte cuvinte, 
putem acţiona educativ. Dar dacă (datorită neglijenţei sau 

tratamentului greşit) defectele cauzate între 0 şi 3 ani nu sunt  
corectate acum, atunci nu numai că ele persistă, dar se şi 

înrăutăţesc. Aşa că la şase ani putem avea un copil cu deviaţii 
produse înainte de trei ani şi cu alte defecte căpătate după. După 

şase ani, acestea, la rândul lor, vor influenţa cea de a doua 
perioadă principală a vieţii, deci şi dezvoltarea conştiinţei morale, 

a binelui şi a răului. 
Toate aceste defecte au repercursiuni asupra vieţii mentale şi 

asupra inteligenţei. Copiii învaţă cu mai mare dificultate, dacă 
circumstanţele din perioada precedentă au fost potrivnice înfloririi 

capacităţilor lor. Prin urmare, un copil de şase ani poate prezenta 
o multitudine de caracteristici, care, în realitate, nu-i aparţin, ci 

sunt rezultatele evenimentelor nefavorabile precedente. De 

exemplu, el poate fi incapabil să-şi dezvolte acea conştiinţă 
morală care ar trebui să apară între 6 şi 12 ani, sau capacitatea 

sa intelectuală ar putea fi subnormală. Atunci avem un copil lipsit 
de caracter şi incapabil să înveţe. În ultima perioadă, 

inferioritatea sa îi va cauza alte slăbiciuni ce se adaugă celor 
existente, şi copilul va deveni un pierde-vară, fără a avea vre o 

vină. 
În şcolile noastre (ca şi altele din ziua de astăzi) este ţinută o 

fişă biologică a caracteristicilor fizice şi psihologice ale fiecărui 
copil. Aceasta poate fi un ghid pentru personalul didactic, 

deoarece, ştiind ce dificultăţi au apărut în fiecare perioadă a vieţii 
copilului, putem estima gravitatea lor şi răspunsul probabil la 

tratament. În această fişă noi înscriem orice boală ereditară 
despre care aflăm că suferă părinţii, vârstele lor când s-a născut 

copilul şi, de asemenea, informaţii (obţinute cu tact) despre viaţa 

mamei în timpul sarcinii, dacă a avut vreun accident, căzături, 
etc. De asemenea, dacă naşterea copilului a fost normală, cu un 

copil sănătos sau dacă a fost o perioadă de întrerupere a 
activităţii vitale. Alte aspecte se referă la viaţa copilului de acasă. 

Sunt părinţii prea grijulii sau prea severi? A suferit copilul vreo 
spaimă, sau altfel de şocuri? Dacă un copil este dificil sau 

capricios, noi căutăm cauze posibile în viaţa pe care a trăit-o până 
acum. La trei ani, când vin la noi, aproape toţi suferă de o 

anumită anormalitate care este însă corectabilă. Să recapitulăm, 



 185 

foarte pe scurt, tipurile comune de deviaţie pe care le întâlnim în 

prezent. 

Există obiceiul de a discuta defectele copiilor, unul câte unul, 
în ideea contracarării fiecăruia prin modalităţi de tratament 

separate şi directe. Dar, oricât de numeroase ar fi acestea, găsim 
că e mai bine să le clasificăm pe toate în două categorii simple: 

cele care apar la copiii puternici (care rezistă şi depăşesc 
obstacolele pe care le întâlnesc) şi acelea  care apar la copiii slabi 

(care cedează în faţa condiţiilor nefavorabile).  

ÎÎnn  pprriimmuull  ggrruupp  ssuunntt  iinncclluussee  ccaapprriicciioozziittaatteeaa  şşii  tteennddiinnţţeellee  sspprree  

vviioolleennţţăă,,  aacccceesseellee  ddee  ffuurriiee,,  nneessuubboorrddoonnaarreeaa  şşii  aaggrreessiivviittaatteeaa..  

NNeessuuppuunneerreeaa  eessttee  vviizziibbiillăă  şşii  eessttee  ccuunnoossccuuttăă  ssuubb  nnuummeellee  ddee  

„„iinnssttiinncctt  ddiissttrruuccttiivv””..  PPoosseessiivviittaatteeaa  eessttee  ccoommuunnăă,,  dduuccâânndd  llaa  eeggooiissmm  

şşii  iinnvviiddiiee  ((aacceeaassttaa  ddiinn  uurrmmăă  nneemmaanniiffeessttâânndduu--ssee  îînn  mmoodd  ppaassiivv,,  ccii  

pprriinn  eeffoorrttuurriillee  ddee  aa  îînnşşffăăccaa  lluuccrruurriillee  aallttoorraa))..  IInnssttaabbiilliittaatteeaa  

ssccooppuurriilloorr  ((ffooaarrttee  ccoommuunnăă  llaa  cceeii  mmaaii  mmiiccii));;  iinnccaappaacciittaatteeaa  ddee  aa  ffii  

aatteennţţii  ssaauu  ddee  aa  ssee  ccoonncceennttrraa;;  ddiiffiiccuullttaatteeaa  îînn  ccoooorrddooaarreeaa  mmiişşccăărriilloorr  

mmââiinniilloorr,,  aaşşaa  îînnccââtt  oobbiieecctteellee  ssuunntt  ccuu  uuşşuurriinnţţăă  ssccăăppaattee  ssaauu  ssppaarrttee;;  

ccoonnffuuzziiaa  mmeennttaallăă;;  îînncchhiippuuiirriillee  eexxttrraavvaaggaannttee  ssuunntt  şşii  eellee  iinncclluussee  îînn  

aacceesstt  pprriimm  ggrruupp..  AAcceeşşttii  ccooppiiii  ppoott  uurrllaa,,  ţţiippaa  şşii,,  îînn  ggeenneerraall,,  ppoott  ffii  

ggăăllăăggiiooşşii..  EEii  îîii  ddeerraannjjaazzăă  şşii  îîii  nneeccăăjjeesscc  ppee  cceeiillaallţţii;;  aaddeesseeaa  dduurrii  ccuu  

ccooppiiiiii  mmaaii  ssllaabbii  şşii  ccuu  aanniimmaalleellee..  LLaa  mmaassăă  aauu  îînncclliinnaaţţiiii  sspprree  llăăccoommiiee..  
Copiii care aparţin tipului slab sunt, prin natura lor, pasivi şi 

au trăsături negative. Indolenţi şi leneşi, ei plâng dacă vor ceva şi 
încearcă să-i facă pe ceilalţi să-i aştepte şi pe ei. Întotdeauna 

doresc să li se facă pe plac şi se plictisesc repede. Ei găsesc totul 
înfricoşător şi se agaţă de adulţi. Sunt adesea mincinoşi (o formă 

pasivă de apărare) sau fură lucruri (o altă formă de compensaţie 
psihologică), ş.a.m.d. 

S-ar putea întâmpla să pară că au anumite deficienţe fizice 
care, de fapt, sunt de origine psihologică. De exemplu, ei refuză 

să mănânce, aparent neavând poftă de mâncare, sau dimpotrivă, 

se supraalimentează exagerat ceea ce provoacă probleme 
digestive. Coşmarurile, teama de întuneric, somnul agitat 

afectează negativ organismul şi provoacă anemie. (Anumite forme 
de anemie şi anumite probleme ale ficatului sunt, cu siguranţă, de 

origine psihologică). Există, de asemenea, şi boli nervoase, iar 
toate aceste boli care provin din stări psihice sunt, de obicei, 

nevindecabile prin măsurile obişnuite cunoscute de medicină.  
De aici rezultă faptul că imaginea generală a 

comportamentului moral şi, în consecinţă, a caracterului, este 
complicată de prezenţa tuturor acestor indispoziţii şi distorsiuni, 



 186 

defecte şi neajunsuri care s-au produs în personalitate datorită 

condiţiilor adverse dezvoltării sale normale şi sănătoase. 

Mulţi dintre aceşti copii– în special aceia care aparţin tipului 
“puternic” – nu sunt consideraţi a fi o binecuvântare pentru casă. 

Părinţii lor încearcă să scape de ei, îi încredinţează în mod voit 
doicilor sau îi trimit la şcoală. Ei devin orfani cu părinţi în viaţă. Ei 

sunt bolnavi, deşi trăiesc în trupuri sănătoase, iar asta duce, 
inevitabil, la un comportament negativ. Părinţii se întreabă ce să 

facă cu ei. Unii cer sfaturi, alţii încearcă să rezolve problema 
singuri. Câteodată decid să folosească severitatea, crezând că 

aceasta va calma lucrurile. Se folosesc de tot felul de mijloace: 
palme, ţipete şi trimiterea copilului nemâncat la culcare …. dar 

copiii devin şi mai răi şi provoacă şi mai multe necazuri, sau 
adoptă o formă pasivă a aceluiaşi defect. Se încearcă apoi, cu 

tact, persuasiunea; se discută cu ei sau se face apel la 
sentimentele lor: „De ce o faci pe mami atât de nefericită?”  

În final, părinţii sunt înfrânţi şi se dau bătuţi.  

Copiii care aparţin tipului pasiv, sau recesiv, rareori atrag 
toată această atenţie asupra lor. Comportamentul lor nu este o 

problemă. Mama îşi crede copilul cuminte şi ascultător pentru că 
nu face nimic greşit. Faptul că se agaţă tot timpul de ea este luat 

drept afecţiune. El o iubeşte atât de mult, spune ea, încât nu 
poate merge la culcare fără ea. Dar, mai târziu, ea observă că 

mişcările şi vorbirea lui sunt retardate. Este nesigur pe picioarele 
lui. „Sănătatea lui”, spune ea, „este bună, dar e foarte sensibil. 

Totul îl sperie. Nici măcar nu este interesat de mâncare: cu 
adevărat, e un copil melancolic! Ca să-l fac să mănânce, 

întotdeauna trebuie să-i spun o poveste. Cu siguranţă va ajunge 
călugăr sau poet!” Dar, în cele din urmă, ea decide că e bolnav şi 

trimite după doctor. Specialiştii pediatri câştigă averi de pe urma 
acestor maladii ale minţii.  

Toate aceste probleme devin rezolvabile dacă înţelegem ciclul 

acelor activităţi constructive pe care fiecare copil e dator, prin 
natura lui, să le parcurgă. În prezent, este evident faptul că orice 

defect de caracter este datorat unui tratament greşit la care a fost 
supus copilul în timpul primilor ani de viaţă. Dacă în această 

perioadă copiii au fost neglijaţi, minţile lor sunt goale pentru că 
nu au avut şansa să-şi construiască un conţinut propriu.  Această 

minte înfometată (căreia, în prezent, psihologii îi acordă o foarte 
mare atenţie) este o cauză fundamentală  a multor necazuri. O 

altă cauză este lipsa activităţilor spontane direcţionate de 
impulsul creator. Puţini  dintre aceşti copii au putut să găsească 



 187 

condiţiile necesare unei dezvoltări complete. Foarte des, aceşti 

copii au fost lăsaţi complet singuri, neavând altceva de făcut 

decât să doarmă. Sau, adulţii au făcut totul în locul lor, astfel 
încât i-au împiedicat să-şi dezvolte propriile cicluri de activitate. 

Rezultatele sunt pasivitatea şi inerţia.  Nefiind lăsaţi să se uite la 
un lucru care  să nu le fie smuls din mâini, nu a existat nimic pe 

care să fi putut pune mâna, deşi au văzut şi au dorit foarte multe 
lucruri. Când, în sfârşit, reuşeau să intre în posesia unei flori sau 

a unei insecte, nu ştiau ce să facă cu ele, aşa că le rupeau în 
bucăţi. 

Şi fricile iraţionale au cauze detectabile în aceşti primi ani.  
Unul dintre principalele motive pentru care şcolile noastre 

sunt atât de răspândite, a fost vizibila dispariţie a acestor defecte 
ale copiilor, imediat ce s-au găsit într-un loc în care experienţa 

activă asupra a tot ceea ce îi înconjoară era permisă şi unde 
exersarea liberă a capacităţilor lor le putea hrăni mintea. 

Înconjuraţi de lucruri interesante de făcut, ei puteau să repete 

exerciţiile de câte ori doreau şi treceau de la un moment de 
concentrare la altul. Odată ce copiii au ajuns la acest nivel şi au 

putut să lucreze şi să-şi concentreze minţile asupra unor lucruri 
care prezentau pentru ei un interes real, defectele lor au dispărut. 

Cei dezordonaţi au devenit ordonaţi, cei pasivi au devenit activi, 
iar copilul neascultător a devenit un ajutor în clasă. Rezultatul ne-

a făcut să înţelegem că fostele lor defecte au fost dobândite şi nu 
înnăscute. Şi că ei nici nu erau diferiţi unul de celălalt doar pentru 

faptul că unul minţea şi celălalt era neascultător. Ci că toate 
aceste dereglări proveneau dintr-o singură cauză, aceea fiind 

hrănirea insuficientă a vieţii mentale. 
Ce sfaturi putem să le dăm mamelor? Copiii lor trebuie să 

aibă o ocupaţie interesantă: ei nu ar trebui să fie ajutaţi dacă nu 
este necesar, nici să fie întrerupţi dacă au început să facă ceva 

inteligent. Drăgălăşenia, severitatea, medicaţia nu pot ajuta 

atunci când copilul este înfometat din punct de vedere mental. 
Dacă un om moare de foame din lipsa mâncării, nu îl numim 

prost, nici nu îl batem şi nici nu facem apel la sentimentele lui mai 
bune. El are nevoie de mâncare şi nimic altceva nu va fi eficient. 

Acelaşi lucru se aplică şi aici. Nici severitatea şi nici bunătatea nu 
vor rezolva problema. Omul este o fiinţă inteligentă şi are nevoie 

de hrană mentală aproape mai mult decât de hrană fizică. Spre 
deosebire de animale, el trebuie să-şi construiască propriul 

comportament. Dacă copilul este pus pe un drum pe care poate 
să-şi organizeze conduita şi să-şi construiască propria viaţă 



 188 

mentală, totul va fi bine. Problemele sale vor dispărea, 

coşmarurile lui se vor termina, digestia va deveni normală şi 

lăcomia sa se va diminua. Sănătatea lui este refăcută pentru că 
mintea lui este normalizată.  

Deci, acestea nu sunt probleme de educaţie morală, ci de 
formare a caracterului. Lipsa caracterului sau defectele de 

caracter dispar de la sine, fără a fi nevoie ca adulţii să facă 
morală sau să dea exemple de urmat. Nu este nevoie să ameninţi 

sau să convingi prin rugăminţi mieroase, ci doar să „normalizezi 
condiţiile” în care trăieşte copilul.  

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 189 

 

 

 
 

19 

CONTRIBUŢIA 

COPIILOR LA SOCIETATE - 

NORMALIZAREA 

 

 
 

Defectele de caracter ale copiilor (cum au fost descrise în 
capitolul anterior, în care noi am făcut deosebire între defectele 

copiilor puternici şi acelea ale copiilor slabi) nu sunt întotdeauna 
considerate ca fiind negative de către opinia publică. Unele sunt 

chiar apreciate. Copiii pasivi, se crede că sunt cuminţi. Copiii 
gălăgioşi şi exuberanţi, cu o imaginaţie vie, se crede că sunt 

deosebit de inteligenţi, sau chiar superiori. 
 Putem spune că societatea îi grupează astfel:  

 
1. Cei ale căror defecte au nevoie de corecţie. 

2. Cei care sunt cuminţi (pasivi) şi trebuie consideraţi 
modele. 

3. Cei consideraţi a fi superiori.  

 
Ultimele două grupe aparţin aşa-numitelor tipuri „de dorit”, 

iar părinţii sunt foarte mândri de ei, chiar atunci când (aşa cum se 
întâmplă în cazul ultimului tip) compania lor nu este deloc 

agreabilă. 
Am accentuat acest aspect şi am atras atenţia asupra acestei 

clasificări, deoarece ea  există de secole. Totuşi, am văzut în 
prima noastră şcoală şi în toate cele care au urmat-o, că aceste 

trăsături dispar imediat ce copiii devin absorbiţi într-o activitate 
care îi atrage. Aşa-numitele calităţi negative, împreună cu cele 



 190 

bune şi superioare, dispar toate şi rămâne doar un singur tip de 

copil. El nu are nici una dintre aceste calităţi. 

Aceasta înseamnă că lumea încă nu este capabilă să 
evalueze caracteristicile bune şi rele ale personalităţii copilului, şi 

nici pe acelea care le înlocuiesc ulterior. Ceea ce noi am crezut 
mereu ca fiind adevărat, s-a dovedit a fi greşit. Mi-am amintit 

citatul mistic: „Nu există adevăr decât  în Tine, O, Doamne: restul 
este iluzie!”. Copiii din şcolile noastre ne-au dovedit că adevărata 

lor dorinţă este să fie mereu în acţiune – un lucru nebănuit până 
acum, tot aşa cum nimeni înainte nu  a observat capacitatea 

copiilor de a-şi alege activitatea în mod spontan. Urmând un ghid 
interior, copiii au fost preocupaţi de ceva (altceva pentru fiecare), 

care le-a conferit seninătate şi bucurie.  
Apoi s-a întâmplat un alt lucru, nemaiîntâlnit înainte într-un 

grup de copii.  Acesta a fost „disciplina” care a apărut în mod 
spontan. Aceasta, mai mult decât orice altceva, a impresionat 

opinia publică. Disciplina în libertate părea să rezolve o problemă 

care, până atunci, păruse a fi de nerezolvat. Răspunsul se află în 
obţinerea disciplinei prin asigurarea libertăţii. Aceşti copii, care îşi 

căutau munca în libertate, fiecare absorbit într-un alt tip de 
îndeletnicire, şi totuşi, aparţinând aceluiaşi grup, dădeau impresia 

unei discipline perfecte. De-a lungul ultimilor patruzeci de ani, 
acest lucru a fost verificat în cele mai diferite părţi ale lumii şi 

demonstrează că, atunci când copiii sunt plasaţi în medii care le 
permit să desfăşoare o activitate ordonată, ei ajung să prezinte 

acest aspect nou. Cu alte cuvinte, ei dezvoltă un tip psihologic 
comun întregii omeniri. Acesta fusese invizibil înainte, deoarece a 

fost ascuns de caracteristici improprii copilului.  
Această schimbare, care creează aproape un tip uniform, nu 

apare treptat, ci dintr-odată. La orice copil, această schimbare 
apare invariabil după o scurtă perioadă de concentrare profundă 

asupra unei activităţi. Aceasta nu înseamnă că educatoarea 

trebuie să îmboldească  un copil leneş să facă ceva. Este de ajuns 
ca ea să îl pună în contact cu diferite mijloace de acţiune cu scop, 

care aşteaptă să fie folosite în mediul pregătit pentru el. Imediat 
ce şi-a găsit activitatea preferată, defectele lui dispar. Nu ajută să 

folosim judecata logică cu copiii. Ceva din interiorul lor pare să 
iasă la iveală şi să se exprime printr-o activitate exterioară. 

Aceasta atrage energia copilului care, astfel, devine absorbit de o 
activitate constantă, repetată în mod  activ. 



 191 

Fiinţa umană este un întreg unitar, dar această unitate, spre 

care este condusă de legile naturii, trebuie să fie construită şi 

formată prin experienţe active în lumea reală,. 
Dezvoltarea embrionară a fiecărei părţi a personalităţii 

umane, care, la început, de la naştere până la trei ani,  se 
desfăşoară separat, trebuie, în final, să devină integrată, moment 

în care va fi atât de organizată încât toate aceste părţi vor acţiona 
împreună în interesul individului. Aceasta se întâmplă  în 

următoarea perioadă, între 3 şi 6 ani, când mâna acţionează, iar 
mintea este cea care o ghidează. 

În cazul în care condiţiile externe împiedică realizarea 
acestei integrări, atunci aceleaşi energii continuă să ceară 

insistent fiecărei formaţiuni parţiale să-şi continue activitatea 
separat de celelalte. Rezultatul este o dezvoltare inegală, 

desprinsă de finalităţile sale. 
Mâna se mişcă fără ţintă; mintea rătăceşte departe de 

realitate; limbajul se concentrează asupra propriei rezonanţe; 

corpul se mişcă cu stângăcie. Iar aceste energii separate, 
negăsind nimic care să le satisfacă, dau naştere unor combinaţii 

nenumărate de moduri de creştere deviate şi deficitare, care 
devin surse de conflicte şi disperare.  

Astfel de deviaţii nu pot fi atribuite personalităţii însăşi. Ele 
provin dintr-un eşec de organizare a personalităţii.  

Ele sunt caracteristici efemere, şi totuşi nu pot fi corectate, 
pentru că ele pot fi îndreptate doar atunci când toate capacităţile 

funcţionează ca un tot pentru a servi scopurile individului ca 
întreg.  

Dar când atracţiile noului mediu îşi exercită vraja, oferind 
motive pentru o activitate constructivă, atunci toate aceste 

energii se unesc şi deviaţiile pot fi dispersate. Apare un tip unic de 
copil, „copilul nou”; dar, în realitate, este „personalitatea” 

adevărată a copilului căreia i s-a permis să se construiască 

normal.  
În partea dreaptă a desenului putem vedea diferitele 

caracteristici ale copiilor, aşa cum sunt ele cunoscute. Acestea 
sunt ilustrate de un număr de linii radiante spre exterior ca un 

evantai. Linia din mijloc, lată şi perpendiculară, simbolizează 
concentrarea asupra unui anumit lucru; ea este linia normalităţii. 

Odată ce copiii încep să se concentreze, toate liniile din dreapta 
acestei linii de mijloc dispar şi rămâne numai un tip, care are 

caracteristicile arătate de sectorul din stânga. Eliminarea tuturor 
acestor defecte superficiale nu este realizată de un adult, ci chiar 



 192 

de copil, care trece în zona centrală cu întreaga sa personalitate, 

iar aceasta înseamnă că normalitatea a fost atinsă.  

Acest fenomen se repetă absolut în toate şcolile noastre, la 
copii aparţinând tuturor claselor sociale, raselor şi civilizaţiilor*. 

 

 
10. Trăsături normale şi deviate la copii. 

 

 

Este unicul şi cel mai important rezultat al întregii noastre 

munci. 
Tranziţia de la o stare la alta este întotdeauna consecinţa 

activităţii mâinilor cu obiecte reale, muncă însoţită de o 
concentrare mentală. 

Acest eveniment psihologic, care ne duce cu gândul la 
tratarea adulţilor prin psihanaliză, l-am numit printr-un termen 

tehnic, „normalizare”. 
Astăzi, după atâţia ani şi după o experienţă atât de vastă, 

adevărul despre el a fost stabilit. În Clinicile pentru îndrumarea  
copiilor, care sunt înfiinţate pretutindeni pentru tratarea „copiilor 

cu probleme”, se face exact acest lucru, se oferă copilului un 
mediu înconjurător bogat în motive pentru activitate, în care el 

poate să aleagă ce va lua şi ce va folosi. În această alegere, el 
este eliberat de orice control al vreunui profesor, de fapt, de orice 

control din partea vreunui adult. 

De asemenea, „terapia prin joc” îi dă copilului libertatea de a 
alege între mai multe jucării şi jocuri imitative – o selecţie dintr-o 

gamă mai variată decât i se poate oferi, de obicei, acasă. 
                                                           
*
 * Vezi Secretul copilăriei 



 193 

S-a descoperit că această terapie, combinată cu 

interpretările unui psihiatru (care coduc la sfaturi ce îmbunătăţesc 

modul în care este tratat copilul acasă), poate aduce îmbunătăţiri  
caracterului copilului, cu toate că acestea pot fi atribuite şi vieţii 

sociale pe care o duce împreună cu alţi copii. 
Dar raza de acţiune a acestor instituţii este mult prea 

limitată. Ele sunt doar locuri pentru „tratare”, la fel cum sunt 
spitalele pentru cei bolnavi. Ceea ce este încă necesar, este o 

înţelegere generală a faptului că, dacă munca şi libertatea pot 
vindeca defecte de creştere, înseamnă că munca şi libertatea  

sunt, în mod normal, necesare pentru dezvoltarea copilului. 
De fapt, se întâmplă foarte des ca atunci când copiii, după ce 

au fost vindecaţi sau când starea lor s-a ameliorat, se întorc la 
condiţiile de viaţă anterioare care n-au fost modificate şi care 

erau cauzele originale ale „deviaţiilor de la normalitate”, să nu 
mai aibă puterea sau oportunităţile necesare pentru a rămâne 

normalizaţi, iar îmbunătăţirea stării lor să fie doar temporară.  

În unele ţări s-au făcut eforturi pentru aplicarea libertăţii şi 
activităţii în şcoli; dar libertatea şi activitatea au fost interpretate 

mult prea general.  
Libertatea este înţeleasă într-o manieră foarte elementară, 

ca fiind o eliberare imediată de nişte obligaţii opresive;  ca o 
încetare a  aplicării corecţiilor şi a supunerii faţă de autoritate. 

Această concepţie este, evident, negativă, pentru că ea înseamnă 
numai eliminarea constrângerilor. De aici rezultă, destul de des, o 

„reacţie” foarte simplă: de revărsare dezordonată a impulsurilor, 
care nu mai sunt controlate, deoarece, anterior, ele fuseseră 

controlate de voinţa adultului. „A lăsa copilul să facă ce-i place”, 
când el nu şi-a dezvoltat încă nici o putere de control, înseamnă a 

trăda ideea de libertate.  
Rezultatul îl reprezintă copiii care sunt dezordonaţi pentru că 

ordinea le-a fost impusă în mod arbitrar, care sunt leneşi pentru 

că, înainte, au fost forţaţi să muncească, care sunt neascultători 
pentru că au fost forţaţi să fie ascultători. 

În schimb, libertatea adevărată este o consecinţă dezvoltării; 
este dezvoltarea unor călăuze latente, ajutate de educaţie. 

Dezvoltarea este activă. Ea reprezintă construirea personalităţii, 
realizată prin efort şi prin experienţele proprii ale fiecăruia; este 

drumul lung pe care fiecare copil trebuie să-l parcurgă pentru a 
atinge maturitatea. 



 194 

Oricine poate să domine  şi să reprime pe cel slab şi supus; 

dar nimeni nu poate să facă pe altcineva să se dezvolte. 

Dezvoltarea nu poate fi predată. 
Dacă libertatea este înţeleasă ca a lăsa copiii să facă ce le 

place, folosind sau, mai degrabă, folosind greşit lucrurile 
disponibile, este clar că numai „deviaţiile” lor sunt libere să se 

dezvolte; anormalităţile lor vor spori. 
Normalizarea vine prin „concentrarea” asupra unei activităţi. 

Pentru aceasta trebuie să furnizăm „motive pentru activitate” atât 
de bine adaptate intereselor copilului încât să-i provoace o atenţie 

profundă. Reuşita depinde de utilizarea obiectelor în scopurile 
pentru care au fost proiectate, lucru care conduce, de asemenea, 

la dezvoltarea „ordinii mentale” a copilului. Dacă  sunt utilizate cu 
grijă şi precizie ele conduc copilul şi la „coordonarea mişcărilor” 

proprii. 
Ordinea mentală şi coordonarea mişcărilor ghidate după 

standarde ştiinţifice sunt cele care pregătesc concentrarea, iar 

aceasta, odată apărută, „eliberează acţiunile copilului” şi-l 
conduce la vindecarea defectelor sale. Spunem „concentrare”, nu 

doar „ocupaţie”, deoarece dacă copiii trec indiferenţi de la un 
lucru la altul, chiar dacă le utilizează corect, aceasta nu duce la 

înlăturarea defectelor. 
Lucrul esenţial este ca sarcina să trezească un asemenea 

interes încât întreaga personalitate a copilului să fie angajată în 
realizarea ei. 

În şcolile noastre, acest  „moment al vindecării” nu 
constituie linia de sosire, cum se întâmplă în clinicile pentru copii 

dificili, ci e punctul de plecare, după care „libertatea de acţiune” 
consolidează şi dezvoltă personalitatea. 

Numai copiii „normalizaţi”, ajutaţi de mediu, dezvăluie, în 
dezvoltarea ulterioară, acele minunate capacităţi despre care 

vorbim: disciplină spontană, activitate continuă şi fericită, 

sentimente sociale de ajutorare şi simpatie faţă de alţii. 
Activitatea liber aleasă devine modul lor obişnuit de viaţă. 

Vindecarea  tulburărilor e poarta de trecere către acest nou mod 
de  viaţă. 

Caracteristica ei principală nu se schimbă niciodată. Ea este 
„disponibilitatea pentru muncă”.  O activitate interesantă, liber 

aleasă, care are virtutea de a induce concentrarea, nu oboseala, 
sporeşte energiile şi capacităţile mentale ale copilului şi îl conduc 

la stăpânirea de sine. 



 195 

Acum, pentru a ajuta această dezvoltare, nu e de ajuns să 

furnizăm obiecte la întâmplare, ci trebuie să organizăm o lume a 

„interesului progresiv”. Rezultatul este o tehnică educaţională 
bazată pe psihologia dezvoltării infantile. 

În şcolile noastre, nu numai că se întăreşte caracterul, dar 
viaţa intelectuală a copilului devine însetată de cunoaştere. 

Există tentaţia de a spune că, în acest fel, copiii execută 
exerciţii spirituale, deoarece au descoperit calea autoperfecţionării 

şi a ridicării la înălţimile interioare ale sufletului. 
În desfăşurarea ei, munca lor ne reaminteşte un principiu din 

cartea înţelepciunii indiene, Gita.  
„E important să dai munca potrivită. Mintea are nevoie să 

lucreze în continuu. Dezvoltarea spirituală înseamnă s-o ţii mereu 
ocupată cu sarcini sănătoase. Răul intră în mintea leneşă. Omul 

indolent nu poate fi spiritual”. De asemenea, concepţia noastră 
este în acord cu cuvintele lui Gibran, „munca este dragoste făcută 

vizibilă”.* 

 
                             

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

                                                           
*
 Vezi Khalil Gibran: The Prophet (Heineman, Great Britain, and Knopf, New York, 1948, p. 33). 



 196 

 

 

 
 

 
 

20 

FORMAREA CARACTERULUI 

ESTE PROPRIA  

REALIZARE A COPILULUI 

 

 
 

 
Aşa cum am explicat în capitolul precedent, copiii îşi făuresc 

propriul caracter, construindu-şi calităţile pe care  le admirăm. 
Aceste calităţi nu se nasc în urma exemplelor sau a 

admonestărilor noastre, ci rezultă numai şi numai dintr-o 
îndelungată şi lentă succesiune de activităţi desfăşurate chiar de 

către copil între vârsta de trei şi şase ani. 
La această vârstă, nimeni nu poate „preda” calităţile din care 

este alcătuit caracterul. Singurul lucru pe care îl putem face este 
să aşezăm educaţia pe baze ştiinţifice, astfel încât copiii să poată  

lucra efectiv, fără a fi deranjaţi sau împiedicaţi. 

Abia mai târziu este posibil să ajungem la mintea copilului în 
mod direct, prin intermediul poveţelor şi argumentelor. Doar după 

vârsta de şase ani putem deveni misionarii moralităţii, deoarece 
între şase şi doisprezece ani începe să funcţioneze conştiinţa, iar 

copilul este capabil să vizualizeze diferenţele dintre bine şi rău. Se  
poate face chiar mai mult între doisprezece şi optsprezece ani, 

când băieţii încep să aibă idealuri (patriotice, sociale, religioase, şi 
altele). Atunci  ne putem comporta faţă de ei ca nişte misionari, 

aşa cum ne comportăm cu adulţii. Partea tristă este că, după 
vârsta de şase ani, copiii nu-şi mai pot dezvolta caracterul şi 



 197 

calităţile în mod spontan. De acum înainte, misionarii, care nici ei 

nu sunt perfecţi, se găsesc în faţa unor dificultăţi considerabile. Ei 

lucrează asupra fumului, nu asupra focului. 
Învăţătorii care predau la clasele mai mici se plâng adesea 

că, deşi pot preda ştiinţele, literatura ş.a.m.d., elevii lor nu sunt 
capabili să înveţe nu pentru că le lipseşte inteligenţa, ci pentru că 

sunt lipsiţi  de caracter. Fără caracter nu există ”direcţie”. Numai 
acelor copii care – în ciuda crizelor premature şi a modului 

deficitar în care au fost trataţi – au reuşit să-şi păstreze toate, 
sau măcar câteva din darurile fundamentale ale caracterului, le-a  

mai rămas ceva din personalitate. Foarte adesea, majoritatea 
copiilor nu mai au deloc personalitate. 

E inutil a le spune acum să se concentreze, deoarece tocmai 
aceasta este capacitatea pe care n-o pot exercita. Cum am putea 

să ne aşteptăm ca ei să-şi desfăşoare activităţile cu grijă şi 
răbdare, dacă grija şi răbdarea sunt printre calităţile care le 

lipsesc? E ca şi cum ai spune: „Mergi frumos!” unei persoane fără 

picioare. Asemenea calităţi pot fi obţinute numai prin practică, 
niciodată prin comenzi.  

Atunci, ce este de făcut ? Adesea, societatea răspunde:  
„Aveţi răbdare cu cei tineri: îi putem influenţa numai prin 

exemplele şi intenţiile noastre bune”. Şi se speră că, în timp şi cu 
răbdare, se va realiza ceva. Dar, în fapt, nu se realizează nimic. 

Odată cu trecerea timpului îmbătrânim, dar din asta nu iese 
nimic. Timpul şi răbdarea singure nu au nici un efect. Trebuie să 

profităm de şansa oferită în perioada creativă.  
Un alt lucru se clarifică dacă privim omenirea ca întreg. 

Adulţii, ca şi copiii, par a se diferenţia unii de alţii, în principal prin 
defectele lor, dar există ceva ascuns adânc în inimile lor, ceva 

comun tuturora. Toţi au tendinţa, oricât de vagă şi inconştientă, 
de a se ridica, de a se înălţa; ei aspiră la ceva spiritual. Iar 

această tendinţă, oricât de slabă ar fi acţiunea ei asupra 

defectelor de caracter, exercită, mai devreme sau mai târziu, o 
presiune către progres. Atât individul cât şi societatea au în 

comun acest lucru: o tendinţă permanentă spre progres. Fie că 
apare în plan exterior ori în cel interior, există o luminiţă în 

inconştientul omenirii, care o conduce spre lucruri mai bune. Cu 
alte cuvinte, comportamentul uman nu este invariabil, ca cel al 

animalelor, ci poate progresa, iar, pentru om, este un lucru firesc  
să simtă acest îndemn interior de a merge înainte. 

În desen există un cerc central, centrul perfecţiunii. În jurul 
acestui cerc este o zonă care reprezintă  tipul de oameni mai 



 198 

puternici şi mai echilibraţi, aceia care se apropie de ideal, sau 

tipul „normal”. Spaţiul care înconjoară această zonă indică masa 

de oameni care –în grade diferite– nu au atins normalitatea. La 
periferie, observăm un cerc cu o suprafaţă mai redusă, care 

reprezintă clasa de oameni ce ies în afara normalităţii – cei câţiva 
oameni extrasociali, ori antisociali (cei extrasociali sunt bolnavi 

psihic, iar cei antisociali sunt delincvenţi). Lunaticii şi criminalii nu 
au fost  capabili să se adapteze la viaţa socială. Restul s-au 

adaptat, mai mult sau mai puţin. Prin urmare, problemele 
educaţionale, îi privesc pe aceia care au fost capabili să rămână, 

până la un anumit punct, în sfera adaptării.  
Această adaptare la lumea înconjurătoare apare în primii 

şase ani. Aici, deci, se află originile caracterului. Cât de fascinantă 
este această problemă a adaptării! Cercul interior din jurul celui 

central îi include pe cei care se află mai aproape de perfecţiune. Ei 
sunt cei mai puternici, fie pentru că au dispus de o mai mare 

energie vitală, fie pentru că au fost mai norocoşi în privinţa 

condiţiilor de mediu; în timp ce aceia din cercul următor au avut 
mai puţină energie sau au întâlnit mai multe obstacole. În viaţa 

socială, primii sunt consideraţi persoane cu un caracter foarte 
puternic, pe când ceilalţi sunt priviţi ca având caractere mai slabe. 

Primii, simt o atracţie naturală către centru, către perfecţiune; 
ceilalţi, au tendinţa de a aluneca spre inelul  exterior, în zona 

celor anti- şi extra-sociali. Aceştia se simt întotdeauna ispitiţi şi, 
dacă nu fac eforturi constante, simt că vor deveni inferiori. Prin 

urmare, ei au nevoie de un suport moral pentru a-i proteja 
împotriva tentaţiilor. Nu este o atracţie spre plăcere, deoarece 

nimeni nu poate bucura la ideea de a deveni criminal sau nebun. 
Dar este o forţă aproape irezistibilă, ca şi forţa gravitaţiei, care 

necesită o luptă şi o apărare continuă. Efortul de  rezista răului 
este privit ca virtute pentru că, de fapt, ne împiedică să cădem în 

abisul moral. Aceşti suferinzi îşi impun reguli pentru a se salva de 

la cădere. Ei se ataşează de cineva mai bun decât ei. Se roagă 
Atotputernicului să-i salveze de ispită. Ei se învăluie tot mai mult 

în virtute, dar acest mod de viaţă este dificil. Penitenţa nu este o 
bucurie. Este asemenea efortului unui alpinist care se agaţă de un 

colţ de stâncă şi încearcă să-şi păstreze echilibrul. Tinerii simt 
această spaimă a golului, iar educatorul încearcă să-i ajute prin 

explicaţii şi exemple. El se prezintă copiilor ca model, cu toate că, 
nu rareori, simte acelaşi impuls şi aceeaşi teroare. Cât de des îşi 

spune: „Trebuie să fiu un bun exemplu, căci, altfel, ce vor deveni 
elevii mei?” iar această povară îi apasă greu umerii. Atât 



 199 

învăţătorii cât şi elevii aparţin categoriei  virtuoşilor (al treilea 

cerc). Aceasta este astăzi atmosfera în care formăm caractere şi 

dăm lecţii de morală şi, pentru că altceva mai bun nu se cunoaşte 
încă, o acceptăm ca atare. Înseamnă că marea majoritate a 

oamenilor trăiesc întotdeauna în interiorul acestor limite, iar 
umanitatea, în general, priveşte faptul de a fi în defensivă ca fiind 

ceva natural. 
 

 
11. Cercurile atracţiei pentru tipurile sociale inferior şi superior 

 
În cercul interior se află cele mai puternice tipuri, atrase de 

perfecţiune. Aici nu există  o forţă de gravitaţie, ci o dorinţă reală 
de a deveni mai buni. Adesea, aici există aspiraţie fără căutarea 

perfecţiunii absolute, dar, în orice caz, aceşti oameni sunt atraşi 
de perfecţiune în mod natural şi fără efort. Nu teama de 

închisoare îi opreşte de a fura; ei nu câştigă o luptă disperată cu 
dorinţa de a poseda ceea ce aparţine altora; nici nu sunt tentaţi 

de acte de violenţă de la care să se stăpânească datorită unei 



 200 

pretinse virtuţi. Ei, pur şi simplu, nu doresc nimic din ceea ce nu 

le aparţine, iar violenţa e, pentru ei, ceva respingător. 

Perfecţiunea îi atrage deoarece este în natura lor.  Căutarea ei nu 
este un sacrificiu, ci se întâmplă firesc, ca şi când le-ar satisface 

cele mai profunde dorinţe . 
O aceeaşi diferenţă există între vegetarieni şi non-

vegetarieni. Mulţi  dintre cei care folosesc carnea ca aliment se 
abţin de la ea în anumite zile ale săptămânii. În timpul postului de 

Paşti ei postesc patruzeci de zile, sau trăiesc fără carne şi alte 
alimente de dulce. Consideră că asta e o adevărată penitenţă şi 

susţin că a rezista tentaţiilor este o virtute. 
Aceştia sunt oameni care respectă regulile făcute de alţii, sau 

care le-au fost date de către liderii lor spirituali. Dar cercul interior 
nu îi include pe aceştia: este un cerc pentru duhovnici, 

vegetarieni, oameni pe care carnea nu-i tentează. Aceştia evită 
carnea. Pentru ei nu e nevoie de nici un misionar, deoarece ei 

respectă regulile din toată inima, prin propria lor natură internă. 

Alt exemplu este dat de oamenii aflaţi într-o stare de 
sănătate bună sau una rea. De exemplu, un om cu bronşită 

cronică trebuie să-şi protejeze pieptul cu un fular călduros de 
lână, să facă băi fierbinţi şi să facă masaje din cauza proastei 

circulaţii a sângelui. Chiar dacă aparent este normal, el trebuie să 
fie întotdeauna atent. Sau dacă digestia lui e proastă, ca să se 

ţină pe picioare trebuie să mănânce o dietă specială la ore fixe. 
Aceşti oameni ţin pasul cu ceilalţi,  dar numai având mare grijă şi 

trăind mereu cu spaima de spital sau de moarte în sufletele lor. Ei 
trăiesc la mâna doctorilor, au nevoie de o asistentă sau de 

ajutorul constant al familiei. Însă priviţi-i pe cei care se bucură de 
o sănătate bună. Ei mănâncă ce doresc fără să-şi bată capul cu 

regulile, ies afară pe orice vreme, sparg ghiaţa ca să facă baie. Pe 
câtă vreme ceilalţi stau în casă, abia îndrăznind să scoată puţin 

nasul afară. În cel de-al treilea cerc, al celor slabi, sunt necesari 

mentori spirituali la orice pas. Ei acţionează ca frâne împotriva 
pericolelor de alunecare în abisul tentaţiilor şi degenerării. Dar cei 

din cercul interior nu au nevoie de acest ajutor, nu în acelaşi 
grad. Lor le sunt permise bucurii la care ceilalţi nici nu pot măcar 

să viseze. 
Să reflectăm, acum, la acest cerc central, cercul perfecţiuniii. 

Trebuie să încercăm să întemeiem caracterul pe fapte. Ce este 
perfecţiunea? Înseamnă ea deţinerea tuturor virtuţilor, duse până 

la cel mai înalt nivel şi, dacă este aşa, ca să atingem ce? Aici, din 
nou, trebuie să încercăm să fim clari. Prin caracter înţelegem 



 201 

comportamentul omului împins din interior (deşi, adeseori, în mod 

inconştient) către a progresa. Aceasta este tendinţa generală. 

Umanitatea şi societatea trebuie să progreseze în evoluţie. Există, 
în mod natural, o atracţie către Dumnezeu. Dar hai să considerăm 

aici numai centrul omenesc de perfecţiune, progresul umanităţii. 
Cineva face o descoperire, iar societatea progresează de-a lungul 

acelei direcţii. Acelaşi lucru se întâmplă şi în domeniul spiritual, o 
persoană atinge un nivel superior şi împinge societatea înainte. 

Tot ceea ce cunoaştem, spiritual vorbind, şi tot ceea ce vedem, 
vorbind din punct de vedere fizic, reprezintă munca unor 

persoane. Dacă ne gândim la ceea ce se cunoaşte din geografie şi 
istorie, observăm acest progres constant, deoarece în fiecare 

epocă a existat un om care a adăugat un punct la acest cerc al 
perfecţiunii, care l-a fascinat şi la împins spre acţiune. Acesta era 

un om din al treilea cerc, care, fiind sigur pe el, n-a trebuit să-şi 
irosească energiile în lupta cu tentaţiile vieţii. Aceleaşi energii 

puteau fi angajate apoi în ceea ce ar fi putut părea imposibil 

oamenilor aflaţi întotdeauna în luptă cu propriile lor vieţi 
nefericite. Amiralul Byrd şi-a asumat sarcina umilitoare de a 

colecta bani ca să exploreze Polul Sud. Apoi s-a expus tuturor 
vitregiilor unei expediţii polare. Dar tot ceea ce a simţit el, a fost 

atracţia de a face ce nu se mai făcuse înainte şi, astfel, şi-a înfipt 
şi el stindardul, împreună cu alţii, în zona perfecţiunii. 

 În concluzie, putem spune că umanitatea, din punctul de 
vedere al caracterului, este prea bogată în oameni care aparţin 

tipului din cercul al treilea. Prea mulţi au nevoie de cârje ca să se 
menţină, iar dacă lumea continuă cu educaţia aşa cum este, 

nivelul omenirii va scădea din ce în ce mai mult. 
Să presupunem că un misionar ar veni din al treilea cerc şi 

le-ar propăvădui copiilor din al doilea. El ar putea spune: „Evitaţi 
carnea. Poate deveni o ocazie de  a păcătui”. Copiii ar răspunde: 

„E în regulă. Nu ne place carnea”. Ori s-ar putea întoarce către 

alţii şi ar spune: „Veţi răci în hainele acestea. Purtaţi ceva mai 
gros”. La care răspunsul va fi: „Frigul nu ne face rău. Ne este 

destul de cald”. Este clar că profesori din al treilea cerc tind să  
scadă nivelul copiilor, în loc de a-i aduce mai aproape de centrul  

perfecţiunii. 
Dacă vom examina programele de lucru recomandate spre a 

fi folosite în şcoli, vom observa dintr-o dată sărăcia şi monotonia 
lor. Educaţia de astăzi este umilitoare. Ea produce un complex de 

inferioritate şi diminuează puterile umane în mod artificial. Chiar 
organizarea ei pune o limită cunoaşterii, mult sub nivelul natural. 



 202 

Ea furnizează oamenilor cârje, când aceştia ar putea alerga pe 

picioare sprintene. Este o educaţie bazată pe puterile inferioare 

ale omului, nu pe cele superioare. Şi este numai vina omului că 
majoritatea fiinţelor umane sunt inferioare, pentru că formarea 

caracterelor lor în timpul perioadei constructive, a fost 
împiedicată. Trebuie să facem un efort  să recâştigăm adevăratul 

nivel uman, lăsându-ne copiii să-şi folosească puterile creative. Şi 
atunci, poate al doilea cerc, care nu este al perfecţiunii dar se 

apropie de el; care nu este defensiv, ci caută să cucerească; va 
invada cu totul cel de-al treilea cerc. Dacă în întreaga viaţă a 

omului există doar o singură perioadă pentru construcţia mentală, 
şi dacă, în acea perioadă, aceasta nu are loc, ori se realizează în 

mod greşit datorită unor condiţii deficitare, atunci nu este 
surprinzător că masele umane sunt subdezvoltate. Dar dacă i s-ar 

permite caracterului să se formeze în modul său natural şi dacă 
am oferi, nu dizertaţii morale, ci şansa de a acţiona constructiv, 

atunci lumea ar avea nevoie de un mod diferit de educaţie. 

Restricţiile artificiale ar fi înlăturate, iar marile obiective care 
trebuie realizate ar intra în atenţia constantă a oamenilor. Putem 

citi întreaga istorie şi întreaga filozofie, şi totuşi să rămânem 
neputincioşi. Dar, de lăsăm să fie oferite mijloacele ce inspiră 

marile eforturi, rezultatele vor fi foarte diferite. Însă pentru 
aceasta trebuie să folosim lucruri la care fiinţa umană răspunde. 

Calităţile care trebuie încurajate sunt acelea formate în perioada 
creativă şi, dacă în acea perioadă nu au nici o şansă de a se 

forma, ele nu vor apărea mai târziu. Nici predicile, nici bunele 
exemple nu le vor putea resuscita. 

Aceasta este diferenţa dintre vechea şi noua educaţie. Noi 
vrem să ajutăm autoconstruirea omului la timpul potrivit, astfel 

încât omenirea să poată merge înainte spre ceva măreţ. 
Societatea a construit ziduri, bariere. Noua educaţie trebuie să le 

dărâme, revelând orizontul liber. Noua educaţie este o revoluţie, 

dar una fără violenţă. Este revoluţia non-violentă. După aceea, 
dacă triumfă, revoluţia violentă va deveni, pentru totdeauna, 

imposibilă. 
 

 
 

 
 

 
 



 203 

 

 

 

 

21 

POSESIVITATEA  

LA COPII  

ŞI  

TRANSFORMĂRILE EI 

 
 

 
 

După ce am realizat o privire generală asupra faptelor ce au 
ieşit la lumină în cursul experimentelor noastre, haidem acum să 

le studiem pe rând şi să le dăm propriile noastre interpretări. Atât 
vârsta copiilor cât şi interesele profunde pe care le-au arătat, ne-

au oferit mult material demn de luat în considerare; cu atât mai 
mult cu cât acţiunile lor au multe în comun cu cele mai înalte 

caracteristici ale omenirii.  

În toate aceste fenomene se poate vedea un proces de 
construcţie continuu. Nu se deosebeşte cu nimic de activitatea 

omizilor când ating un anumit stadiu al dezvoltării. În loc de a se 
târî printre frunze, aşa cum o făcuseră până acum, se opresc la 

încheietura a două crengi şi încep o activitate misterioasă 
specifică lor. După puţin timp se poate vedea un norişor de fire 

fine şi diafane. Este începutul cocon-ului (gogoşii). La fel, în cazul 
copiilor, primul lucru care ne sare în ochi este fenomenul 

concentrării asupra unui singur lucru. La o fetiţă de trei ani şi 
jumătate care frecventa prima noastră şcoală, intensitatea 

concentrării era uimitoare. Cu toată mulţimea de lucruri 



 204 

interesante din jurul ei, nu putea fi distrasă de la munca ei. 

Rareori se vede o asemenea profunzime a concentrării, poate 

doar la personalităţile excepţionale. De obicei, este considerată ca 
un semn al geniului. Natural, la un copil aşa de mic nu putea fi de 

acelaşi calibru, dar, descoperind-o mereu prezentă la copii diferiţi, 
a trebuit să o acceptăm ca fiind ceva fundamental. Aşa cum, în 

folosirea unui compas, ceea ce ne dă capacitatea de a desena un 
cerc este fixarea acului în centru, tot astfel, în formarea copilului, 

temelia a tot ceea ce urmează este fixarea atenţiei. Nimeni nu 
spune că atenţia trebuie să se fixeze totdeauna în acelaşi fel, sau 

pe aceleaşi lucruri, dar, fără fixare, formarea nu poate începe. 
Fără concentrare copilul este posedat de obiectele din jurul lui. 

Simte chemarea fiecăruia şi trece de la unul la altul. Însă, imediat 
ce şi-a centrat atenţia, devine propriul său stăpân şi poate 

exercita controlul asupra lumii sale. 
Cu toţi ştim că în lumea adultă, un om care îşi tot schimbă 

profesiile nu va fi niciodată potrivit pentru un post cu 

responsabilitate. Dar un om care are un scop bine definit şi care 
ştie cum să-şi organizeze munca, cu siguranţă va reuşi. Acordăm 

atât de multă importanţă acestui fapt încât nu obosim spunând 
chiar şi studenţilor de universitate cât de încântaţi am fi să-i 

vedem concentrându-se. Dar cât de puţin efect are! Singure, 
sfaturile bune nu sunt niciodată de ajuns. Şi, dacă acest lucru 

este valabil pentru adulţi, cum s-ar putea aştepta o educatoare să 
inducă concentrarea la un copil de trei ani şi jumătate? Singurul 

lucru sigur e că niciun copil nu se concentrează doar făcând un 
efort de voinţă. 

Deci, concentrarea arătată de micuţa noastră aduce la 
lumină ceva nou în psihologia copilului. Ne arată cum procedează 

natura pentru a săvârşi formarea caracterului. Metoda ei constă în 
a da copilului interese speciale, interese cu intensitate 

excepţională pentru a executa acea operă creatoare necesară 

fiecărei părţi a personalităţii sale aflate în dezvoltare.   
După concentrare va veni perseverenţa. Aceasta este o altă 

trăsătură de caracter căreia îi vine acum rândul să se desfăşoare. 
De fapt, am vorbit deja de modul în care copiii repetă exerciţii 

care, deoarece nu au un scop extern, este clar că trebuie să aibă 
unul intern. Această repetare, care începe după prima 

concentrare, produce un fel de consolidare. Ea marchează 
începutul unui alt stadiu în formarea caracterului uman. Aici, de 

asemenea, voinţa care acţionează nu este voinţa copilului; e 
voinţa naturii. Prin mijloacele sale, ea construieşte capacitatea 



 205 

care le dă oamenilor posibilitatea de a-şi duce la bun sfârşit 

proiectele pe care şi le-au propus. În fapt, mai e ceva ce ne arată 

copilul prin această repetare a exerciţiului. Este abilitatea de a 
duce la bun sfârşit ceea ce a început. Copiii din şcoala noastră îşi 

aleg activitatea în mod liber şi demonstrează, fără tăgadă, 
această putere. O exersează zilnic, ani de zile. Dacă, în lumea 

adulţilor, ne găsim în compania unor oameni care nu ştiu ce vor, 
spunem că le lipseşte voinţa. Însă, despre cei care ştiu ce vor şi 

văd clar pe ce drum s-o apuce, spunem că sunt capabili şi au 
voinţă puternică. 

Copiii îşi aleg propriile acţiuni sub impulsul legilor naturale. 
Adulţii o fac pe baza gândirii. Dacă un copil trebuie să-şi exerseze 

această capacitate, este necesar, în mod evident, să nu fie dirijat 
de cineva care să-i spună ce să facă în fiecare moment al vieţii 

sale. Alegerea sa este afectată de forţe interne şi, dacă cineva 
uzurpă funcţia acestui ghid, copilul este împiedicat să-şi dezvolte 

fie voinţa, fie concentrarea. Aşa că, dacă dorim să-şi însuşească 

aceste trăsături, primul lucru pe care trebuie să îl facem este ca el 
să fie independent în raport cu adultul. În plus, cel mai puternic 

instinct al copilului este de a se elibera de controlul adultului, 
lucru foarte logic de altfel, după cum putem vedea din scopurile 

pe care le serveşte. Însă, copilul nu acţionează condus de logică, 
el acţionează condus de natură. Natura este cea care îi trasează 

calea pe care trebuie să o urmeze. Observaţi ce paralelă ciudată 
este între dezvoltarea omului şi viaţa animalelor întrucât şi 

acestea au o cale trasată pe care o urmează eliberându-se de 
dependenţa faţă de adulţii din speciile lor. Creşterea şi formarea 

sunt călăuzite de legi naturale, iar individul trebuie să urmeze 
aceste legi pentru a-şi construi caracterul, sinele interior.  

Se poate aştepta formarea separată a fiecărei părţi a minţii 
omului, iar observarea ne va confirma totdeauna că ce se 

întâmplă nu e cauzat doar de educaţie, ci provine din acele 

procese complexe şi măreţe care călăuzesc însuşi universul. E 
voinţa naturii, nu acţiunea noastră. E parte a creaţiei, nu a 

educaţiei. Această concluzie este bine ilustrată de o altă 
schimbare remarcabilă care le însoţeşte pe acelea descrise până 

acum. Copiii care au fost împiedicaţi să se dezvolte complet 
prezintă, adesea, trăsături de caracter care dispar când se 

normalizează prin muncă.  
O asemenea trăsătură, foarte obişnuită, este posesivitatea. 

În cazul copilului normalizat, libertatea de a se interesa de tot 
felul de lucruri, îl conduce la focalizarea atenţiei nu pe lucrurile 



 206 

însele, ci pe cunoaşterea pe care o extrage din ele. Prin urmare, 

dorinţa de a poseda suferă o transformare. Nu e ciudat să vezi un 

copil care şi-a dorit cu ardoare să aibă un lucru că, imediat ce l-a 
obţinut, îl pierde sau îl strică? Pare ca şi cum foamea de a poseda 

ar fi însoţită de pasiunea de a distruge, însă acest lucru poate fi 
înţeles cu uşurinţă dacă ne amintim că nici un obiect nu prezintă 

un interes perpetuu. Atrage doar pentru un moment, apoi e lăsat 
deoparte. Să luăm ca exemplu un ceas de mână. Acesta e făcut 

pentru a ne spune timpul, în asta constă adevărata lui valoare. 
Dar un copil mic, care nu ştie nici măcar ce înseamnă timpul, nu 

poate înţelege acest fapt; şi astfel, când se întâmplă să pună 
mâna pe un ceas, aproape totdeauna îl sparge. Un copil mai 

mare, cunoscând la ce serveşte ceasul, poate deveni interesat să 
vadă din ce este alcătuit. Îl deschide cu atenţie pentru a vedea 

rotiţele şi pârghiile care se combină pentru a-l face să meargă. 
Dar aceasta înseamnă că el nu mai este interesat de ceas. Acum, 

interesul lui este captat de funcţionarea mecanismului complex al 

ceasului; el nu doreşte obiectul, ci înţelegerea obiectului.  
Iată aici un tip secund de posesivitate: interesul de a şti 

cum funcţionează lucrurile. Îl putem vedea sub multe forme. 
Copiii care culeg flori doar pentru că le vor, le aruncă curând sau 

le rup în bucăţele. Mania de a poseda merge aici mână în mână cu 
mania de a distruge. Dar, dacă copilul cunoaşte părţile florii, tipul 

de frunză sau modelul de tulpină, atunci nu-i mai vine s-o rupă 
sau s-o distrugă. Va vrea s-o studieze. Interesul lui a devenit 

intelectual iar posesivitatea a luat forma cunoaşterii. În acelaşi 
fel, ar putea ucide un fluture pentru a-l avea, dar, dacă îl 

preocupă viaţa insectelor şi rolul pe care acestea îl joacă în 
natură, interesul lui va fi centrat tot pe fluture, însă cu ideea de 

a-l observa, nu de a-l prinde sau ucide. Această posesivitate 
intelectuală se dezvăluie atunci când copilul este atras atât de 

puternic de mediul înconjurător încât aproape că putem spune că 

„s-a îndrăgostit” de acesta. Această dragoste faţă de mediu îl 
determină pe copil să-l trateze cu mare grijă şi să mânuiască 

toate lucrurile cu cea mai mare delicateţe. 
Dacă dorinţa de a poseda este dictată de un interes 

intelectual putem spune că s-a ridicat la un nivel superior, iar 
acest lucru îl va conduce pe copil către cunoaştere.  În locul 

posesivităţii apare, prin acest interes superior, o aspiraţie de a şti, 
a iubi,  şi a sluji. În acelaşi mod este sublimată curiozitatea în 

cercetarea ştiinţifică. Curiozitatea e un impuls de a investiga. 
Odată ce copilul a simţit fascinaţia unui obiect, va acţiona cu zel 



 207 

pentru conservarea tuturor obiectelor. Schimbările petrecute  la 

copiii din prima noastră şcoală ne-au arătat modul de trecere de 

la posesivitate la dragostea şi grija faţă de lucrurile pe care li le-
am încredinţat. Caietele în care scriau nu au avut niciodată o 

pagină îndoită, o pată de cerneală sau vreo ştersătură. Erau 
dichisite, curate şi, adesea, frumos decorate.  

Când ne gândim la om, în toată măreţia lui pe care ne-o 
relevă istoria şi evoluţia, vedem că această aspiraţie către mai 

bine face parte din natura lui. El încearcă în toate felurile să 
înţeleagă viaţa astfel încât s-o protejeze şi s-o îmbunătăţească şi 

caută să ajute vieţuitoarele prin cuceririle inteligenţei sale. Nu-şi 
petrece ţăranul tot timpul având grijă de plante şi animale iar 

omul de ştiinţă mânuindu-şi microscoapele şi lentilele? 
Umanitatea începe cu apucare şi distrugere şi sfârşeşte cu iubire 

şi slujire, prin mijlocirea inteligenţei. Copiii care rupeau plantele 
din grădină, acum le urmăresc creşterea, le numără frunzele şi le 

măsoară înălţimea. Nu mai vorbesc de planta mea, ci de planta.  

Această sublimare şi această dragoste, se datorează unei noi 
conştiinţe apărută în mintea lor. Niciodată nu vom vindeca 

distructivitatea prin predici şi rugăminţi. Dacă un copil vrea 
lucrurile pentru sine, sau pentru ca alţii să nu le aibă şi încercăm 

să-l corectăm ţinându-i o predică morală sau apelând la bunele lui 
sentimente, poate înceta pentru câteva momente, dar, în curând 

va reîncepe. Numai munca şi concentrarea, care aduc cunoaştere 
şi dragoste, pot induce o transformare ce descătuşează omul 

spiritual care, anterior, zăcea ascuns.  
    A şti, a iubi şi a sluji este trinomul tuturor religiilor, însă, 

adevăratul creator al spiritualităţii noastre este copilul. El ne 
învaţă planul naturii pentru a ne forma conduita şi caracterul, un 

plan complet trasat în toate detaliile vârstei şi muncii, cu nevoia 
lui de libertate şi activitate intensă în conformitate cu legile vieţii. 

Nu fizica, botanica sau lucrul manual contează, ci voinţa şi 

componentele spiritului  uman, care se auto-construiesc prin 
muncă. Copilul este constructorul spiritual al omenirii, iar 

obstacolele în calea dezvoltării sale libere sunt pietrele din zidul în 
care a fost închis sufletul omului.      

    
 
 
 
 



 208 

 

 
 
 

22 

DDEEZZVVOOLLTTAARREEAA  

SSOOCCIIAALLĂĂ  

 

 

 
 

PPrriimmuull  lluuccrruu  eesseennţţiiaall  ppeennttrruu  ddeezzvvoollttaarreeaa  ccooppiilluulluuii  eessttee  

ccoonncceennttrraarreeaa..  EEaa  ssttăă  llaa  tteemmeelliiaa  ccaarraacctteerruulluuii  şşii  ccoommppoorrttaammeennttuulluuii  

ssoocciiaall..  CCooppiilluull  ttrreebbuuiiee  ssăă  ddeessccooppeerree  ccuumm  ssăă  ssee  ccoonncceennttrreezzee  şşii  

ppeennttrruu  aacceeaassttaa  îîii  ttrreebbuuiiee  lluuccrruurrii  aassuupprraa  ccăărroorraa  ssăă  ssee  ccoonncceennttrreezzee..  

AAcceeaassttaa  aarraattăă  iimmppoorrttaannţţaa  mmeeddiiuulluuii  ccaarree  îîll  îînnccoonnjjooaarrăă,,  îînnttrruuccââtt  nniiccii  

oo  aaccţţiiuunnee  ddiinn  aaffaarrăă  nnuu  îîll  ppooaattee  ddeetteerrmmiinnaa  ssăă  ssee  ccoonncceennttrreezzee..  

NNuummaaii  eell  îîşşii  ppooaattee  oorrggaanniizzaa  pprroopprriiaa  vviiaaţţăă  ppssiihhiiccăă..  NNiiccii  uunnuull  ddiinnttrree  

nnooii  nnuu  oo  ppooaattee  ffaaccee  îînn  llooccuull  lluuii..  TTooccmmaaii  îînn  aacceeaassttaa  ccoonnssttăă  

iimmppoorrttaannţţaa  şşccoolliilloorr  nnooaassttrree..  EEllee  ssuunntt  llooccuurrii  îînn  ccaarree  ccooppiilluull  ppooaattee  

ggăăssii  ttiippuull  ddee  aaccttiivviittăăţţii  ccee  îîii  ppeerrmmiitt  ssăă--şşii  oorrggaanniizzeezzee  ssiinngguurr  vviiaaţţaa  

ppssiihhiiccăă..  
Desigur, orice spaţiu închis favorizează concentrarea. Oriunde 

în lume, când oamenii vor să se concentreze, caută un loc mai 

retras. Ce facem într-o biserică sau într-un templu? Acestea 
creează o atmosferă favorabilă concentrării. Ele sunt locuri care 

au puterea de a forma caracterul. Rareori copiii sunt primiţi în 
şcolile tradiţionale înaintea vârstei de cinci ani şi atunci cea mai 

mare parte a perioadei formative a trecut deja. Dar şcolile noastre 
oferă celor mici un refugiu în care pot lua formă primele elemente 

ale caracterului, fiecare dintre ele având propria importanţă. 
Când am atras atenţia pentru prima dată asupra valorii pe 

care o are un mediu adaptat special nevoilor copiilor, această idee 
a trezit un mare interes în rândul arhitecţilor, artiştilor şi 

psihologilor, dintre care unii au colaborat cu mine în a stabili 



 209 

mărimea şi înălţimea ideale ale încăperilor şi decoraţiunile 

potrivite unei şcoli în care urma să fie favorizată concentrarea. O 

astfel de construcţie era mai mult decât protectoare, aproape că 
putea fi numită „psihologică”. Totuşi, valoarea ei nu depindea în 

întregime de dimensiuni şi culori – care nu sunt suficiente prin ele 
însele - ci depindea de lucrurile date spre uzul copiilor, deoarece 

copilul are nevoie de lucruri palpabile asupra cărora să-şi 
concentreze atenţia. Mai mult, aceste lucruri, la rândul lor, nu au 

fost selectate arbitrar, ci numai ca rezultat al unor îndelungate 
experimente cu copiii înşişi. 

Am început să dotăm mediul copiilor cu câte un obiect din 
fiecare categorie şi i-am lăsat pe copii să aleagă lucrurile pe care 

le preferau. Observând că ei alegeau numai anumite lucruri, iar  
altele rămâneau nefolosite, le-am eliminat pe ultimele. Toate 

lucrurile care sunt acum folosite în şcolile noastre nu sunt doar 
rezultatul eliminării prin câteva testări la nivel local, ci prin testări 

realizate în şcolile din toată lumea. Deci, putem spune cu 

siguranţă că aceste lucruri au fost alese de copii. Am observat că 
există obiecte care sunt pe placul tuturor copiilor, iar pe acestea 

le considerăm ca fiind esenţiale. Au fost şi  altele pe care de abia 
le-au folosit, contrar părerii majorităţii adulţilor, iar asta s-a 

întâmplat, de asemenea în toate ţările. Ori de câte ori i-am lăsat 
pe copiii normalizaţi să aleagă liber, întotdeauna am obţinut 

aceleaşi rezultate, iar asta m-a făcut să mă gândesc la acele 
insecte care se aşază întotdeauna numai pe anumite flori, cele 

care li se potrivesc. Era foarte clar că de aceste lucruri aveau 
nevoie copiii. Un copil alege ceea ce îl ajută să se autoformeze. La 

început am avut multe jucării, dar întotdeauna copiii le-au 
ignorat. Erau, de asemenea, multe aparate de prezentare a 

culorilor, dar ei alegeau numai un singur tip, acele tablete învelite 
în mătase pe care acum le folosim pretutindeni. Iar această 

alegere a fost confirmată în toate ţările. Chiar şi în ceea ce 

priveşte forma şi intensitatea zonei colorate, am lăsat preferinţele 
copiilor să ne ghideze. Această determinare exactă a tuturor 

obiectelor furnizate se reflectă, de asemenea, şi în viaţa socială a 
clasei. Deoarece, dacă sunt prea multe lucruri, sau mai mult de 

un set complet pentru un grup de treizeci sau patruzeci de copii, 
se creează confuzie. Aşa că avem puţine obiecte, chiar dacă sunt 

mulţi copii. 
Există numai un singur exemplar din fiecare tip de obiecte, 

iar dacă un obiect este folosit în momentul în care un alt copil îl 
vrea, cel din urmă – dacă e normalizat – va aştepta până ce 



 210 

obiectul va fi disponibil. Din această situaţie derivă calităţi sociale 

importante. Copilul ajunge să vadă că trebuie să respecte munca 

altora, nu pentru că cineva i-a spus acest lucru, ci pentru că 
aceasta e o realitate pe care el o întâlneşte în experienţa zilnică. 

Există un singur obiect pentru mai mulţi copii, deci nu e nimic de 
făcut, decât să aştepte. Şi, întrucât asta se întâmplă în fiecare 

oră, zi de zi, timp de mai mulţi ani, ideea de a-i respecta pe ceilaţi 
şi de a-şi aştepta fiecare rândul, devine o parte obişnuită a vieţii a 

cărei maturitate sporeşte continuu. 
De aici apare o schimbare, o adaptare, care nu e altceva 

decât însăşi naşterea vieţii sociale. Societatea nu se bazează pe 
dorinţe personale, ci pe o combinaţie de activităţi care trebuie să 

fie armonizate. Din experienţele copiilor se dezvoltă o altă virtute: 
răbdarea, care e un fel de negare a impulsurilor prin mijlocirea 

inhibiţiei. Deci, trăsăturile de caracter pe care noi le numim 
virtuţi, apar în mod spontan. Noi nu putem să-i învăţăm pe copiii 

de trei ani acest fel de moralitate, dar experienţa poate şi, pentru 

că în alte condiţii normalizarea este împiedicată – astfel încât 
oamenii din toată lumea văd copiii luptându-se pentru ceea ce vor 

– iar copiii noştri îşi aşteptau rândul, acest fapt a fost ceea ce i-a 
impresionat cel mai mult pe toţi. Deseori am fost întrebată: „Cum 

reuşiţi să-i faceţi pe aceşti micuţi să se comporte atât de bine? 
Cum îi învăţaţi să fie atât de disciplinaţi?” Nu eu sunt cel care a 

făcut acest lucru, ci mediul pe care noi l-am pregătit cu grijă şi 
libertatea pe care copiii o găsesc în acest mediu. În aceste condiţii 

au putut apărea calităţi necunoscute anterior la copiii de la trei la 
şase ani.  

Când adulţii intervin în acest prim stadiu de pregătire pentru 
viaţa socială, aproape întotdeauna fac greşeli. Când copiii execută 

exerciţiul „mersul pe linie” unul s-ar putea să meargă în direcţia 
opusă celorlalţi şi o coliziune pare inevitabilă. Impulsul oricui ar fi 

să se repeadă la copil şi să-i schimbe direcţia. Dar copilul are 

foarte bine grijă de el însuşi şi rezolvă dificultatea, - nu 
întotdeauna în acelaşi mod, dar întotdeauna satisfăcător. Astfel de 

probleme se ivesc la fiecare pas, iar confruntarea cu ele oferă o 
mare satisfacţie copiilor. Dacă noi intervenim ei se simt deranjaţi, 

iar dacă sunt lăsaţi singuri găsesc o soluţie. Toate acestea sunt 
experienţe sociale pe care nici o educatoare nu ar fi capabilă să le 

inventeze şi care oferă posibilitatea de a practica în mod constant 
rezolvarea corespunzătoare a situaţiilor. Educatoarea, de obicei, 

intervine, dar soluţiile ei diferă de cele ale copiilor, lucru ce 
afectează armonia grupului. În afara cazurilor excepţionale, 



 211 

trebuie să lăsăm astfel de probleme în seama copiilor. Putem 

atunci să le studiem, în mod obiectiv, comportamentul, despre 

care se ştiu atât de puţine. Ordinea socială apare prin intermediul 
acestor experienţe zilnice. 

Educatorii care folosesc metode directe nu pot înţelege cum 
este stimulat comportamentul social într-o şcoală Montessori. Ei 

cred că aceasta oferă material scolastic şi nu material social. Ei 
spun: „Dacă copilul face totul de unul singur, ce se va întâmpla cu 

viaţa socială?” Dar ce e viaţa socială dacă nu rezolvarea 
problemelor sociale, comportarea corespunzătoare şi urmărirea 

scopurilor acceptabile pentru toţi? Pentru ei, viaţa socială constă 
în a sta unul lângă altul şi a asculta pe cineva care vorbeşte: dar 

asta este tocmai reversul. 
În şcolile tradiţionale, singura viaţă socială pe care o au copiii 

este în timpul pauzelor sau în excursii. Ai noştri trăiesc 
întotdeauna într-o comunitate activă. 

Când clasele sunt relativ mari, diferenţele de caracter sunt 

mult mai evidente şi se poate dobândi o experienţă mai mare. În 
clasele mici acest lucru e mai dificil. Nivelele de perfecţiune 

superioare sunt rezultatul unei vieţi sociale. 
Care este alcătuirea acestei societăţi a copiilor? S-a constituit 

din întâmplare, dar nu pe neaşteptate. Copiii care se află în 
această lume restrânsă sunt de vârste diferite (între trei şi şase 

ani). Acest mod grupare nu se întâmplă, de obicei, în şcoli, decât 
dacă cei mai mari sunt retardaţi mental. Gruparea se face, de 

obicei, pe vârste, „clasificarea pe verticală” pe care o avem noi se 
poate găsi numai în câteva şcoli.  

Când unele dintre educatoarele noastre au vrut să aplice 
principiul organizării claselor pe vârste, copiii înşişi au fost cei 

care au arătat ce dificultăţi mari pot apărea din asta. E exact cum 
se întâmplă şi acasă. O mamă cu şase copii se descurcă uşor cu 

ei. Dar, când există gemeni, sau sunt introduşi alţi copii de 

aceeaşi vârstă, lucrurile se îngreunează, deoarece este foarte 
obositor să facă faţă unor copii care vor toţi acelaşi lucru în 

acelaşi timp. Mama cu şase copii de vârste diferite se descurcă 
mult mai bine decât mama cu unul singur. „Copiii singuri la 

părinţi” sunt întotdeauna dificili, nu atât din cauza răsfăţului, cât 
pentru că  suferă din lipsa companiei altora. Părinţii au deseori 

probleme mai mari cu primul născut decât cu următorii copii. Ei 
dau vina pe propria lipsa de experienţă, dar nu e asta,  ci faptul 

că, în realitate, copiii care urmează primului născut au parte de 
companie. 



 212 

Farmecul vieţii sociale constă în numărul de tipuri diferite de 

persoane pe care le întâlnim. Nimic nu este mai cenuşiu decât 

azilul de bătrâni. A segrega pe criteriul vârstei este unul dintre 
cele mai crude şi inumane lucruri pe care le poate face cineva, iar 

acest lucru e la fel de valabil şi pentru copii. Acest lucru rupe 
legăturile vieţii sociale şi o privează de substanţă, de ceea ce o 

hrăneşte. În majoritatea şcolilor, copiii sunt despărţiţi, mai întâi în 
funcţie de sex, apoi în funcţie de vârstă, fiind grupaţi după aceste 

coordonate în clase diferite. Aceasta este o greşeală 
fundamentală, care dă naştere la o mulţime de rele. Este o izolare 

artificială care împiedică dezvoltarea simţului social. În şcolile 
noastre copiii de sexe diferite sunt, de obicei, amestecaţi, dar 

alăturarea băieţilor şi fetelor nu e chiar foarte importantă. Ei pot 
foarte bine să meargă la şcoli diferite. Ceea ce contează e mixajul 

vârstelor. Şcolile noastre demonstrează că micuţii de vârste 
diferite se ajută unii pe alţii. Cei mai mici văd ce fac cei mai mari 

şi cer explicaţii. Acestea sunt date imediat şi procesul de instruie 

e într-adevăr valoros, deoarece mintea unui copil de cinci ani e 
mult mai apropiată de mintea unui copil de trei ani decât e mintea 

noastră, încât cel mic învaţă uşor ceea ce nouă ne-ar veni mai 
greu să transmitem. Între cei doi există o comunicare şi o 

armonie, pe care rar le găsim între adult şi copilul mic. 
Există multe lucruri pe care nici un profesor nu le poate 

transmite unui copil de trei ani, dar un copil de cinci ani  o poate 
face cu cea mai mare uşurinţă. Există între ei „o osmoză” mentală 

naturală. Şi iarăşi, un copil de trei ani va fi interesat de ceea ce 
face un copil de cinci ani deoarece nu este prea departe de 

propriile sale capacităţi. Toţi cei mai mari devin eroi şi educatori, 
iar cei mai mici sunt admiratorii lor. Aceştia se uită la primii 

pentru a se inspira, apoi îşi continuă propria activitate. În celălalt 
tip de şcoală, unde copiii din aceeaşi clasă sunt toţi de aceeaşi 

vârstă, cel mai inteligent i-ar putea învăţa cu uşurinţă pe ceilalţi, 

dar acest lucru este foarte rar permis. Singurul lucru pe care îl pot 
face e să răspundă la întrebările profesorului atunci când cel mai 

puţin inteligent nu poate. Rezultatul este acela că deşteptăciunea 
lor provoacă, adesea, invidie. Copiii mici nu cunosc invidia. Ei nu 

se simt inferiori sau ruşinaţi dacă un copil mai mare ştie mai 
multe decât ei, deoarece simt că atunci când vor fi mai mari va 

veni şi rândul lor. Există dragoste şi admiraţie de ambele părţi; o 
adevărată frăţie. În vechiul tip de şcoală, singura modalitate de a 

ridica nivelul clasei era prin întrecere, dar aceasta a provocat prea 
des sentimente depresive şi antisociale de invidie, ură şi umilinţă. 



 213 

Cei mai inteligenţi copii deveneau încrezuţi şi-i dominau pe 

ceilalţi, pe când, în şcolile noastre, copilul de cinci ani se simte un 

protector al celui mai mic. Este greu de crezut cât de profundă 
devine, în practică, această atmosferă de protecţie şi admiraţie. 

Clasa ajunge să devină un grup cimentat prin afecţiune. În final, 
copiii ajung să-şi cunoască unul altuia caracterul şi să aibă o 

admiraţie reciprocă pentru valoarea celuilalt. Singurul lucru care 
se spunea, de obicei, în vechile şcoli era: „Cutare şi cutare au 

câştigat premiul întâi” sau „Acest băiat a primit nota zero”. 
Adevăratele sentimente de prietenie nu se dezvoltă într-un 

asemenea mod. Ei bine, aceasta e vârsta la care calităţile sociale 
sau antisociale sunt pe cale să se dezvolte în concordanţă cu 

natura mediului care îl înconjoară pe copil. Acesta este punctul lor 
de origine. 

Uneori, oamenii se tem că, dacă un copil de cinci ani predă 
lecţii, aceasta îi poate împiedica  propriul progres. Dar, în primul 

rând, el nu predă tot timpul, iar libertatea lui e respectată. În al 

doilea rând, predarea îl ajută să înţeleagă ceea ce ştie, chiar mai 
bine decât înainte. El trebuie să analizeze şi să reorganizeze micul 

său stoc de cunoştinţe înainte să-l transmită mai departe. În 
acest fel sacrificiul său nu rămâne nerecompensat. 

Sala de clasă pentru cei între trei şi şase ani nu este nici 
măcar strict separată de clasa copiilor între şapte şi nouă ani. 

Astfel, copii de şase ani pot primi idei de la clasa de mai sus.  
Pereţii despărţitori din şcolile noastre sunt numai până la brâu şi 

întotdeauna accesul dintr-o clasă în alta se face uşor. Copiii sunt 
liberi să treacă  dintr-o clasă în alta. Dacă un copil de trei ani intră 

într-o clasă pentru copiii de şapte, opt sau nouă ani, el nu stă 
mult acolo deoarece observă repede că nu conţine nimic util lui. 

Există demarcaţii, dar nu separări, iar toate grupurile pot 
comunica între ele. 

Fiecare are locul său stabilit, dar nu e izolat: se poate merge 

oricând  la o plimbare intelectuală! Un copil de trei ani poate 
vedea un altul de nouă ani folosind mărgele pentru a realiza 

operaţii aritmetice de extragere a rădăcinii pătrate. El îl poate 
întreba ce face. Dacă răspunsul nu-l face mai deştept, el se va 

întoarce în încăperea sa, unde sunt lucruri de mai mare interes. 
Dar un copil de şase ani poate înţelege puţin din ceea ce face cel 

de nouă ani şi poate sta să privească, învăţând ceva din asta. O 
asemenea libertate dă cercetătorului posibilitatea să observe 

limitele înţelegerii la fiecare vârstă. De fapt, în acest fel am ajuns 
să realizăm că elevii de opt sau nouă ani ar putea să înţeleagă 



 214 

operaţiile de extragere a rădăcinii pătrate, pe care le-au văzut la 

copiii de doisprezece până la paisprezece ani. În acelaşi fel, ne-

am dat seama  că cei de opt ani pot fi interesaţi de algebră. 
Progresul copilului nu depinde numai de vârsta sa, ci şi de 

libertatea de a vedea ce se întâmplă în jurul lui. 
Şcolile noastre sunt vii. A înţelege ce fac cei mai mari îi 

entuziasmează pe cei mai mici. Cei mai mari sunt bucuroşi să îi 
poată învăţa pe cei mici ceea ce ştiu ei. Nu există complexe de 

inferioritate, şi fiecare atinge o normalitate sănătoasă prin 
schimbul reciproc de energie spirituală. 

Toate acestea, şi multe altele, ajută la a demonstra că 
evenimentele care păreau la început atât de surprinzătoare în 

şcolile noastre, se datorează, în realitate, numai funcţionării 
legilor naturale.  

Prin studiul comportamentului acestor copii şi al relaţiilor lor 
reciproce într-o atmosferă de libertate, sunt revelate adevăratele 

secrete ale societăţii. Acestea sunt fapte atât de delicate şi 

rafinate, încât este nevoie de un microscop spiritual pentru a le 
discerne, dar interesul pentru ele e imens, pentru că ne arată 

natura reală a omului. Prin urmare, privim aceste şcoli ale noastre 
ca fiind nişte laboratoare de cercetare psihologică, deşi prin 

aceasta înţelegem, nu cercetare în sensul comun, ci că acestea 
sunt locuri speciale destinate observării copiilor. Iată alte câteva 

fapte demne de atenţie.  
Copiii, după cum am spus, îşi rezolvă propriile probleme, dar 

încă nu am explicat cum. Dacă îi privim fără să intervenim, vedem 
ceva aparent ciudat. E faptul că ei nu se ajută unul pe celălalt, 

aşa cum facem noi. Dacă un copil cară ceva greu, nici unul dintre 
ceilalţi nu sare în ajutorul lui. Ei respectă eforturile celuilalt şi dau 

ajutor numai atunci când este necesar. Acest fapt este o 
adevărată revelaţie, deoarece înseamnă că ei respectă intuitiv 

nevoia esenţială a copilăriei, care constă în a nu fi ajutat atunci 

când nu este nevoie. Într-o zi s-a întâmplat ca un copil să 
împrăştie toate figurile geometrice din lemn, cu jetoanele 

corespunzătoare, pe podea*. Brusc, s-a auzit o fanfară conducând 
o procesiune  pe stradă, chiar pe sub fereastra clasei. Toţi copiii 

au alergat să se uite cu excepţia acestuia, pentru că el nu s-ar fi 
gândit niciodată să lase atâta muncă să se piardă. Toate trebuiau 

puse înapoi la locul potrivit şi nimeni nu părea dornic să-i ofere o 
mână de ajutor. Dar ochii săi s-au umplut de lacrimi, deoarece i-

                                                           
*
 în jur de 100 de piese. 



 215 

ar fi plăcut şi lui să vadă procesiunea. Ceilalţi au observat şi mulţi 

s-au întors să-l ajute. Adulţilor le lipseşte, din acest punct de 

vedere, puterea de discriminare, prin care poate fi recunoscută o 
urgenţă. Cel mai adesea, ei ajută când nu e necesar. Cât de des 

un domn, în numele bunelor maniere, va trage scaunul ca o 
doamnă să se aşeze la masă, deşi doamna poate foarte bine să 

facă singură acest lucru; sau, îi oferă braţul atunci când coboară  
scările, deşi ea e departe de a avea nevoie de vreun ajutor.  Dar 

în cazul unor necesităţi reale, totul se schimbă. Nimeni nu vine 
alergând atunci când este neapărată nevoie de ajutor; însă când 

nu e nevoie toată lumea ajută! Acesta este un domeniu în care 
copiii nu au numic de învăţat de la adulţi. Eu cred că, copilul are o 

amintire inconştientă a propriilor sale dorinţe (şi a nevoilor sale 
profunde) de a face efortul maxim şi, de aceea el nu-i ajută pe 

alţii atunci  când ajutorul său ar fi un obstacol. 
Un alt punct interesant în conduita copiilor este felul lor de a 

se comporta cu cei care perturbă orele. Să presupunem, de 

exemplu, că un copil s-a înscris recent la şcoală şi nu s-a obişnuit 
încă, nu are stare, deranjează şi este o pacoste pentru toţi. 

Educatoarea, în mod obişnuit, ar spune: „Asta nu se face; asta nu 
e bine” sau „Eşti un băieţel foarte neascultător!”.  

Dar colegiii lui reacţionează cu totul altfel. S-ar putea ca unul 
dintre ei să-l abordeze pe noul venit şi să-i spună: „Este adevărat 

că eşti foarte neascultător, dar nu-ţi face griji. Şi noi am fost la fel 
de răi când am venit”. 

Cel de-al doilea a simţit milă pentru primul, i-a privit 
comportamentul negativ ca fiind un nenoroc, a încercat să-i aducă 

alinare şi, poate, chiar să scoată din el tot ce era mai bun. 
Cum s-ar schimba lumea dacă răutatea ar trezi mereu milă, 

şi dacă am face un efort de a  consola un răufăcător cu aceeaşi 
simpatie cu care consolăm un bolnav! În plus, greşelile sunt 

deseori patologice şi se pot datora condiţiilor proaste de acasă, 

unui accident la naştere sau altor feluri de nenorociri şi ar trebui 
să trezească compasiunea şi dorinţa de a ajuta. Numai aceasta ar 

spori chintesenţa  societăţii noastre. 
În cazul copiilor noştri de acasă, dacă se întâmplă o 

nenorocire, cum ar fi spargerea unui vas – copilul care l-a scăpat 
e adesea disperat. Lui nu-i face nici o plăcere să spargă lucruri şi 

se simte ruşinat de el însuşi că nu e capabil să le transporte în 
siguranţă. 

Reacţia instinctivă a adulţilor este să strige:  



 216 

„Acum l-ai spart. De câte ori ţi-am spus să nu atingi niciodată 

acele lucruri?” Sau, cel puţin, adultul îi va spune să adune 

bucăţile, gândindu-se că aceasta îl va impresiona cel mai mult. 
 Dar ce fac copiii din şcolile noastre? Ei sar toţi în ajutor, 

spunând cu un ton încurajator în glasurile lor tinere: „Nu 
contează, curând vom găsi un alt vas” şi, în timp ce unul adună 

bucăţile sparte, alţii şterg apa vărsată. Ei au instinctul de a-i ajuta 
pe cei slabi, încurajându-i şi liniştindu-i, iar acesta e cu adevărat 

un instinct pentru progresul social. Într-adevăr, cel mai mare pas 
înainte în evoluţia umană, a avut loc atunci când societatea a 

început să ajute pe cei slabi şi săraci, în loc să-i oprime şi să-i 
dispreţuiască.  

Întreaga ştiinţă a medicinei s-a dezvoltat din acest principiu 
şi de aici vine nu numai dorinţa de a-i ajuta pe aceia care trezesc 

milă, ci omenirea însăşi. Nu e o greşeală încurajarea celor slabi şi 
inferiori, ci o contribuţie la progresul social general. Imediat ce s-

au normalizat, copiii demonstrează că posedă aceste sentimente 

şi le arată, nu numai unul faţă de celălalt, ci şi faţă de animale. 
Credinţa comună e că respectul pentru viaţa animalelor 

trebuie predat, deoarece noi ne gândim la copii ca fiind cruzi şi 
insensibili în mod natural. Acest lucru nu e adevărat. Copiii 

normalizaţi sunt protectori faţă de animale. În şcoala din Laren* 
aveam o capră, pe care obişnuiam să o hrănesc în fiecare zi şi 

ţineam hrana sus, astfel încât, ca s-o ajungă, capra trebuia să se 
ridice pe picioarele din spate. Mi se părea interesant să văd cum 

animalul adopta această poziţie, iar capra dădea şi ea impresia că 
situaţia o amuză. Dar, într-o zi, un copil foarte mic a venit şi şi-a 

pus mâinile sub burta animalului pentru a-l ajuta să se ţină sus. 
Privirea îngrijorată de pe faţa sa arăta, în mod clar, că îi era 

teamă că eforturile de a sta în două picioare ar fi prea mult pentru 
capră. Fără îndoială, acest fapt demonstrează o consideraţie 

sinceră şi spontană de cel mai înalt nivel.  

În şcolile noastre poate fi văzut şi un alt lucru neobişnuit: 
admiraţia pentru cel mai bun. Nu numai că aceşti copii nu sunt 

invidioşi, dar orice lucru bine făcut le sporeşte aprecierea 
entuziastă. Aceasta s-a întâmplat în, de acum, faimoasa 

„explozie” a scrisului. Primul cuvânt scris de unul dintre ei a 
produs o mare explozie de bucurie şi voie bună. Toată lumea s-a 

uitat admirativ la „scriitor” şi, astfel, toţi au simţit dorinţa 

                                                           
*
 Laren în Olanda. Dr. Montessori conducea aici un centru de cercetări psihopedagogice când a 

izbucnit războiul în 1939 



 217 

profundă de a-i urma exemplul. „Şi eu pot s-o fac!” strigau ei. 

Realizarea unuia a dat startul pentru întregul grup. La fel a fost cu 

literele alfabetarului, atât de mult încât, odată, întreaga clasă a 
format o procesiune purtând literele de glaspapier  ca pe nişte 

drapele. Atât de mare le era bucuria şi atât de gălăgioase erau 
încurajările lor, încât oamenii de dedesubt (şcoala era la 

mansardă) au venit alergând să vadă ce se întâmplă. Educatoarea 
a trebuit să explice: „Sunt aşa de încântaţi pentru că învăţă 

literele.” 
Între copii există un evident simţ al comunităţii. Acesta se 

bazează pe cele mai nobile sentimente şi creează unitate în grup. 
Aceste exemple sunt suficiente pentru a ne demonstra că, în 

condiţiile în care viaţa emoţională atinge un nivel înalt, iar 
personalităţile copiilor sunt normalizate, se face simţit un fel de 

atracţie. Aşa cum cei mai mari sunt atraşi de cei mai mici, şi vice 
versa, tot aşa sunt atraşi şi cei normalizaţi de  cei nou veniţi, şi 

aceştia, la rândul lor, sunt atraşi de cei deja aclimatizaţi.  

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 218 

 

 

23   

COEZIUNEA  

DIN  

UNITATEA SOCIALĂ 

 
 

 

 
O societate ca aceasta pare a fi mai unită de către mintea 

absorbantă  decât de către mintea conştientă. Maniera în care se 
construieşte este observabilă şi poate fi comparată cu activitatea 

celulelor dintr-un organism aflat în creştere. Pare destul de clar că 
societatea trece printr-o fază embrionică pe care o putem urmări 

în cursul dezvoltării copiilor mici. E interesant de observat cum, 
încetul cu încetul, aceştia conştientizează faptul că formează o 

societate şi se comportă ca atare. Ajung să aibă sentimentul că 
sunt parte a unui grup la care contribuie prin activitatea lor. Şi nu 

numai că încep să se intereseze de acesta, ci lucrează asupra lui 
în mod profund, s-ar putea spune, cu inima. Odată ce au atins 

acest nivel, copiii nu mai acţionează pe negândite, ci pun grupul 
pe primul plan şi încearcă să reuşească pentru beneficiul grupului. 

Primul pas către o conştiinţă socială reaminteşte de „spiritul 

familiei sau tribului”, deoarece în societăţile primitive, după cum 
se ştie, individul îşi iubeşte, îşi apără şi dă valoare propriului său 

grup ca scop şi finalitate a existenţei sale. Primele semne ale 
acestui fenomen ne-au surprins, deoarece au apărut independent 

de noi sau de vreo influenţă pe care am fi putut-o exercita. Au 
apărut dintr-odată ca orice altă dovadă a procesului de 

dezvoltare, ca aceea când se schimbă dinţii copilului la o vârstă 
prescrisă de natură. Această uniune creată între copii, produsă de 

o nevoie spontană, călăuzită de o forţă inconştientă şi vitalizată 



 219 

de un spirit social, este un fenomen care are nevoie de un nume, 

iar eu l-am numit „coeziunea din unitatea socială”. 

     Ideea ne-a fost puternic impusă de către activitatea 
spontană a copiilor care ne-a uimit atât de mult încât ne-a lăsat 

fără grai. Pentru a da un exemplu, s-a întâmplat ca ambasadorul 
Argentinei, auzind vorbindu-se că în şcolile noastre copiii de patru 

şi cinci ani lucrau complet singuri, citeau şi scriau în mod spontan 
şi păstrau o disciplină excelentă neimpusă de nici o autoritate, să 

nu poată crede aşa ceva în ruptul capului. Aşa că s-a gândit să 
facă o vizită inopinată. Din nefericire, s-a întâmplat să fie o 

sărbătoare, astfel că a găsit şcoala închisă. Era o şcoală numită 
„Casa copiilor” situată într-un bloc muncitoresc în care copiii 

locuiau cu părinţii. Din întâmplare, unul dintre copii se afla în 
curte şi a auzit expresia de dezamăgire a ambasadorului. Bănuind 

că era un vizitator, copilul i-a zis: „Nu vă faceţi probleme că e 
închisă şcoala, îngrijitorul are cheia şi noi suntem, toţi, aici”. 

Imediat a fost deschisă uşa şi toţi copiii au intrat şi s-au apucat 

de lucru. Iată deci, un exemplu de acţiune în favoarea grupului. 
Fiecare şi-a executat rolul fără a spera vreo recompensă. Ei au 

cooperat pentru onoarea comunităţii lor. Educatoarea a auzit ce s-
a întâmplat abia a doua zi. 

Acest simţ al solidarităţii, apărut fără vreo instruire, complet 
străin de orice formă de emulaţie, competiţie sau avantaj 

personal, a fost un dar natural. Mai mult, a fost un punct la care 
acei copii au ajuns prin propriul lor efort. Aşa cum spune Coghill 

„Natura însăşi determină comportamentul timpuriu al copilului, 
dar acesta poate evolua numai în contact cu lumea 

înconjurătoare”*. Pare destul de limpede că natura aşterne un 
plan pentru construirea atât a personalităţii cât şi a vieţii sociale, 

dar acest plan devine realitate numai prin activitatea copiilor, 
când aceştia sunt plasaţi în circumstanţe favorabile împlinirii lor. 

Făcând aceasta, ei ne revelează fazele prin care trebuie să treacă 

viaţa socială în cursul dezvoltării sale naturale. Această viaţă 
corporativă, care guvernează şi uneşte un grup social, corespunde 

îndeaproape conceptului de „integrare socială”, enunţat de 
educatorul american Washburne. El susţine că aceasta este cheia 

reformei sociale şi că ar trebui să devină temelia întregii educaţii. 
Integrarea socială apare când individul se identifică cu grupul 

căruia îi aparţine. Când acest lucru se întâmplă, individul 

                                                           
*
 G.E. Coghill, Anatomy and the Problem of Behavior, Cambridge University Press, 1929 



 220 

gândeşte mai mult la succesul grupului său decât la propriul său 

succes. 

Pentru a-şi ilustra teza, Washburne exemplifică prin cursa 
de caiac între Oxford şi Cambridge. „Fiecare concurent vâsleşte cu 

toate puterile fiind pe deplin conştient că aceasta nu-i va aduce 
nici o glorie personală şi nici o răsplată specială. Dacă aceasta ar 

deveni regulă în orice întreprindere socială, de la cele care 
cuprind întreaga ţară până la cele mai mici preocupări productive, 

şi dacă toţi ar fi împinşi de dorinţa de a aduce onoare grupului său 
mai degrabă decât lui însuşi, atunci întreaga familie umană ar 

renaşte. Această integrare a individului cu grupul său trebuie 
cultivată în şcoli, pentru că tocmai asta ne lipseşte, iar 

neajunsurile şi ruinarea civilizaţiei se datorează acestei lipse*. 
Se poate da exemplu de o societate umană căreia nu-i 

lipseşte această integrare. Este societatea copiilor mici care sunt 
călăuziţi de puterile magice ale naturii. Trebuie s-o valorizăm şi s-

o preţuim deoarece nici caracterul, nici sentimentul social nu pot 

fi transmise de educatori. Acestea sunt produsul vieţii. 
Nu trebuie, însă, să confundăm această solidaritate socială 

naturală cu organizarea societăţii adulte care guvernează 
destinele umane. Pur şi simplu, este doar ultima fază a dezvoltării 

copiilor, creaţia, aproape divină şi tainică, a unui embrion social. 
Curând după vârsta de şase ani, când copilul începe o altă 

fază a dezvoltării (marcând trecerea de la o societate  embrionară 
la una nou-născută), apare spontan o altă formă de existenţă în 

care grupul se organizează pe un plan conştient. Acum copiii vor 
să cunoască obiceiurile şi legile adoptate de oameni pentru a le 

călăuzi conduita: caută pe cineva care să aibă controlul şi să 
guverneze comunitatea. Respectarea conducătorului şi a legilor 

acţionează în această societate, în mod evident, asemenea unui 
ţesut conjunctiv. Noi ştim că acest respect a fost pregătit în 

stadiul embrionic precedent.  

       Psihologul britanic McDougall a descris acest tip de societate 
pe care micuţii noştri au început deja s-o stabilească încă de la 

şase sau şapte ani. Se subordonează singuri unor copii mai mari 
de parcă ar fi conduşi de un instinct numit de el instinct gregar**. 

Adesea, copiii abandonaţi şi uitaţi se organizează singuri în 
grupuri şi bande rebele faţă de autoritatea şi regulile adulţilor. 

                                                           
*
 Carleton Washburne, The Living Philosophy of Education, Jhon Day Company, New York. 

**
 Vezi William McDougall, An Introduction to Social Psychology, Matheun, London, 1948. Ediţie 

revizuită. 

 



 221 

Aceste nevoi naturale care, aproape totdeauna, duc la atitudini 

rebele au fost sublimate în mişcarea Boy Scout care răspunde 

unei cerinţe reale a dezvoltării societăţii, inerentă naturii 
adolescenţilor şi tinerilor. 

      Dar „instinctul gregar” al lui McDougall nu este acelaşi lucru 
cu forţa coeziunii care stă la temelia unei societăţi infantile. Toate 

formele sociale ulterioare prin care trec copiii până la nivelul 
societăţii adulte sunt organizate conştient şi au nevoie de reguli 

date de un om sau chiar de un şef, care se face respectat. 
Viaţa asociativă este un fapt natural şi aparţine, ca atare, 

naturii umane. Creşte ca un organism şi prezintă o succesiune de 
trăsături diferite în cursul creşterii. O comparaţie clarificatoare 

poate fi făcută cu industria rurală din India unde stofa este ţesută 
în casă de către săteni.  

Pentru a începe cu începutul, haideţi să luăm în considerare 
vata albă sau „smocul” pe care planta de bumbac îl produce în 

jurul seminţelor. În viaţa socială, trebuie mai întâi să luăm în 

considerare bebeluşul şi tipul de viaţă în casa în care s-a născut. 
Primul lucru de făcut după culesul bumbacului este curăţarea, 

eliberarea lui de seminţele negre ataşate de „smoc”, iar aceasta 
e, de asemenea, prima operaţie pe care copiii trebuie s-o facă în 

şcolile rurale ale lui Ghandi.  
     Aceasta corespunde activităţii noastre când adunăm copiii 

din diferite medii familiale şi le corectăm defectele, ajutându-i să 
se concentreze şi să devină indivizi normalizaţi.   

   Acum, să ajungem la toarcere. În analogia noastră aceasta 
corespunde formării personalităţii care este rezultatul  activităţii şi 

vieţuirii în grup. Aceasta este baza tuturor. Dacă firul a fost bine 
tors şi este puternic atunci şi stofa făcută din el va fi rezistentă. 

Calitatea materialului pe care îl ţesem depinde de calitatea firului. 
Este clar că acesta este primul lucru de care trebuie să fim siguri, 

deoarece nu se merită să faci o ţesătură din aţă slabă. 

     Apoi vine momentul când firele sunt amplasate pe cadrul 
războiului, întinse paralel fără să se atingă şi susţinute pe margini 

de nişte cârlige mici. Aceste fire formează urzeala pânzei, dar nu 
sunt încă pânza. Însă fără urzeală pânza nu poate fi ţesută. Dacă 

firele se rup şi ies de la locul lor nefiind întinse în aceeaşi direcţie, 
suveica nu poate trece printre ele. Această urzeală corespunde 

coeziunii sociale. Pentru societatea omenească, pregătirea se 
bazează pe activităţile copiilor care acţionează împinşi de nevoile 

naturii lor, într-o lume limitată corespunzătoare cadrului 



 222 

războiului de ţesut. Ei sfârşesc prin a deveni asociaţi având, toţi, 

în vedere acelaşi scop.  

     Acum începe adevăratul proces de ţesere când suveica trece 
printre fire şi le uneşte, fixându-le strâns împreună cu ajutorul 

spetei. Acest stadiu corespunde societăţii umane organizate care 
este condusă de legi şi controlată de un guvern pe care îl 

respectă/acceptă toţi. Când avem o stofă adevărată ea rămâne 
intactă şi după ce a fost desprinsă de pe cadru. Are o existenţă 

independentă şi poate fi utilizată. Se poate produce în cantităţi 
nelimitate. Oamenii nu formează o societate având numai scopuri 

individuale şi executând fiecare propria activitate, aşa cum fac 
copiii în şcoli. Forma finală a societăţii umane se bazează pe 

organizare. 
Însă cele două lucruri interpenetrează. Societatea nu 

depinde pe de-a întregul de organizare, ci şi de coeziune, iar din 
acestea două, cea din urmă este de bază şi constituie temelia 

celei dintâi. Un guvern bun şi legi bune nu pot ţine masele de 

oameni împreună şi nu le pot face să acţioneze în armonie, dacă 
indivizii înşişi nu sunt orientaţi către ceva care să-i solidarizeze şi 

să-i transforme într-un grup. La rândul lor, masele sunt mai mult 
sau mai puţin puternice în funcţie de nivelul de dezvoltare, de 

stabilitatea internă şi de personalităţile care le compun. 
Grecii şi-au bazat ordinea socială pe formarea personalităţii. 

Alexandru cel Mare, conducătorul lor într-o anumită perioadă, a 
cucerit întreaga Persie cu numai câţiva oameni. De asemenea, 

lumea musulmană prezintă o unitate formidabilă, nu atât din 
cauza legilor şi a conducerii, cât datorită unui ideal comun. 

Periodic se face un pelerinaj în masă la Mecca. Străini unii de alţii, 
aceşti pelerini nu slujesc nici un scop particular sau ambiţios. 

Nimeni nu-i conduce sau îi comandă; iar, în apogeul actului de 
implorare, capacitatea lor de sacrificiu este imensă. Aceşti pelerini 

sunt un exemplu de coeziune.   

     Evul Mediu în istoria Europei a fost martorul a ceva ce, în 
zilele noastre măcinate de război, toţi conducătorii noştri încearcă 

în van să realizeze: adevărata uniune a naţiunilor europene. Cum 
s-a realizat aceasta? Secretul acestui triumf rezidă în credinţa 

religioasă care-i cuprinsese pe toţi locuitorii diferitelor imperii şi 
regate europene, unindu-i prin uimitoarea sa forţă de coeziune. În 

acele zile s-au văzut toţi regii şi împăraţii (fiecare guvernând în 
felul său), supuşi creştinătăţii şi dependenţi de puterea ei. 

     Însă coeziunea singură nu este suficientă pentru a alcătui o 
societate care să poată juca un rol practic în lume, evocând aici o 



 223 

viaţă civilizată de muncă şi gândire. Un exemplu din zilele noastre 

este cel al evreilor care au fost uniţi mii de ani prin forţa coeziunii, 

dar de abia acum devin o naţiune. Ei sunt ca urzeala din care 
urmează să se împletească un popor. Istoria recentă ne-a oferit 

încă un exemplu. Mussolini şi Hitler au fost primii care s-au prins 
că, pentru a se asigura de supravieţuirea unei noi ordini sociale, 

conducătorii trebuie să instruiască oamenii în această direcţie, 
încă din faşă. Copiii şi tinerii erau îndoctrinaţi ani de zile prin 

exerciţii şi li se impunea din afară un ideal care să-i unească. 
Orice s-ar crede despre moralitatea sa, acest procedeu era unul 

logic şi ştiinţific. Aceste căpetenii de stat au simţit nevoia de a 
avea o „societate coezivă” ca bază pe care să construiască şi i-au 

pregătit rădăcinile în acest sens. 
Dar ordinea socială coezivă este un fapt natural şi trebuie 

să se construiască singură, în mod spontan, sub stimulii creatori 
ai naturii. Nimeni nu-l poate înlocui pe Dumnezeu şi oricine 

încearcă să facă astfel devine un rău, exact ca atunci când un 

adult autoritar oprimă energiile creatoare ale personalităţii 
infantile. Chiar şi forţa de coeziune între adulţi are nevoie să fie 

dirijată de ataşamentul faţă de idealuri; adică de ceva superior 
unui simplu mecanism de organizare. Ar trebui să existe două 

societăţi întreţesute una cu alta. Una, să spunem aşa, ar trebui 
să-şi afle rădăcinile în zona creatoare inconştientă a minţii, 

cealaltă ar trebui să vină din lumea activităţii conştiente. Cu alte 
cuvinte, una începe în copilăria timpurie, iar cealaltă este supra-

impusă acesteia de mâna adultului, deoarece (aşa cum am văzut 
la începutul acestei cărţi), mintea absorbantă a copilului este cea 

care preia caracteristicile rasei. Caracteristicile copilului, în timpul 
vieţii sale ca „embrion spiritual”, nu sunt descoperiri ale 

intelectului, nu sunt realizate de activitatea umană, ci sunt calităţi 
mentale pe care le regăsim în partea coezivă a societăţii. Copilul 

le colectează şi le încarnează şi prin aceste mijloace îşi 

construieşte propria personalitate. Astfel, el devine un om care 
vorbeşte o anumită limbă, are o anumită religie şi un anumit 

bagaj de obiceiuri sociale. Ceea ce este stabil şi fundamental 
(„bazic”, pentru a utiliza termenul modern) într-o ordine socială 

care se află într-o permanentă situaţie de revoluţie este partea sa 
coezivă. Când vom lăsa copilul mic să se dezvolte şi vom observa 

cum, din rădăcinile invizibile ale creaţiei, construieşte ceea ce va 
deveni un om matur, atunci vom putea învăţa secretele de care 

depinde forţa noastră individuală şi socială. 



 224 

    În schimb - şi trebuie doar să ne uităm în jur pentru a 

observa - oamenii judecă, acţionează şi îşi reglează viaţa numai la 

nivelul organizaţional şi conştient al societăţii. Ei vor să asigure şi 
să întărească organizarea de parcă ar fi singurii creatori ai ei. Nu 

se gândesc deloc la baza indispensabilă a organizării, ci se 
îngrijorează de controlul ei; iar cea mai înaltă aspiraţie a lor este 

să-şi găsească un conducător. 
Câţi nu îşi pun speranţele într-un nou Mesia, un geniu care 

să aibă puterea de a-i prelua şi organiza? După primul război 
mondial s-a făcut propunerea înfiinţării unui centru de instruire a 

conducătorilor, deoarece se părea că nici unul din conducătorii 
existenţi n-avea calităţile necesare, sau nu putea stăpâni 

evenimentele. S-au făcut eforturi pentru a se descoperi persoane 
superioare cu ajutorul „testelor mentale”, tineri care, în timpul 

şcolii, dovediseră dispoziţiile potrivite, şi de a îndruma asemenea 
persoane către poziţii sociale de autoritate. Dar, cine putea să-i 

instruiască dacă nimeni nu era potrivit pentru această sarcină? 

Nu liderii ne lipsesc sau, cel puţin, chestiunea nu se 
limitează la ei. Problema este infinit mai vastă. Masele însele sunt 

total nepregătite pentru viaţa socială a civilizaţiei noastre. Prin 
urmare, problema este de a educa masele, de a reconstrui 

caracterul indivizilor, de a extrage şi folosi comoara ascunsă în 
fiecare dintre ei şi de a-i creşte valoarea. Nici o căpetenie a lumii 

nu ar putea face acest lucru, oricât de mare geniu ar fi. Cu o 
multitudine de subdezvoltaţi nimeni nu va putea rezolva vreo dată 

această problemă. 
Aceasta este cea mai urgentă şi mai îngrijorătoare 

chestiune a timpului nostru: în marea lor masă oamenii sunt 
inferiori faţă de ce ar trebui să fie. Am văzut deja diagrama celor 

două forţe de atracţie, una care trage spre centru şi cealaltă spre 
periferie (vezi fig. 11). Marea sarcină a educaţiei trebuie să fie 

aceea de a asigura şi păstra o normalitate care, prin propria sa 

natură gravitează către centrul perfecţiunii. În schimb, astăzi nu 
facem altceva decât să pregătim oameni artificiali care sunt slabi 

şi anormali, predispuşi la boli mentale, având în mod constant 
nevoie de supraveghere şi mângâiere pentru a nu aluneca spre 

periferie unde, odată căzuţi, devin proscrişi sociali. Ceea ce se 
întâmplă astăzi este cu adevărat o crimă de trădare a omenirii, iar 

repercusiunile acesteia asupra fiecăruia ne poate distruge. Marea 
masă de analfabeţi care acoperă jumătate din suprafaţa 

pământului, nu sunt adevărata povară care apasă societatea. 
Ceea ce o apasă este faptul că, fără să ştim, ignorăm crearea 



 225 

omului şi tropăim peste comorile pe care Dumnezeu însuşi le-a 

pus în fiecare copil. Da, aici se află sursa acelor valori intelectuale 

şi morale care ar putea aduce întreaga lume pe un plan superior. 
Plângem în faţa morţii şi tânjim să salvăm omenirea de la pieire, 

dar nu la salvarea de la moarte, ci la propria emancipare 
individuală şi la propriul nostru destin ca oameni, ar trebui să ne 

gândim. Nu frica de moarte, ci cunoaşterea paradisului nostru 
pierdut ar trebui să ne fie preocuparea.  

Cel mai mare pericol zace în ignoranţa noastră. Ştim cum să 
găsim perle în cochiliile scoicilor, aur în munţi şi cărbune în 

măruntaiele pământului, dar nu avem cunoştinţă de germenii 
spiritului, de nebuloasa creatoare pe care copilul o ascunde în sine 

când vine în lume pentru a reînnoi omenirea.   
     Dacă formele spontane de organizare pe care tocmai le-am 

descris ar putea fi admise în şcolile obişnuite, s-ar produce 
minuni. În schimb, educatorii nu cred că copiii sunt învăţăcei 

activi. Ei îi impulsionează şi încurajează, le aplică pedepse sau le 

dau premii, pentru a stimula activitatea. Ei folosesc competiţia 
pentru a ridica nivelul de efort. Se poate spune că toţi aleargă să 

vâneze răul pentru a-l combate, o atitudine tipică a adultului fiind 
căutarea permanentă a viciului în scopul suprimării lui. Adesea 

însă, corectarea greşelilor este umilitoare şi descurajează şi, 
deoarece educaţia se susţine pe această bază, rezultă o scădere a 

calităţii generale a vieţii sociale. În şcoala de astăzi nimeni nu 
poate copia lucrarea altcuiva, iar faptul de a ajuta pe cineva este 

privit ca o crimă. A accepta ajutorul este o vină la fel de mare ca 
şi a-l acorda, deci uniunea de care am vorbit nu poate să se 

realizeze. Standardele normale sunt înlăturate de o regulă impusă 
arbitrar. La fiecare mişcare se aude: „nu te juca acolo”, „nu fă 

gălăgie”, „nu şopti”, „nu vorbi neîntrebat”. Comanda este 
întotdeauna negativă. 

Ce se poate face în această situaţie? Chiar dacă 

învăţătoarea încearcă să-şi ridice clasa, n-o face niciodată aşa 
cum ar face-o copiii. În cel mai bun caz ea spune: „Nu fi invidios 

dacă cineva e mai bun decât tine”, „Nu răspunde cu aceeaşi 
monedă  dacă cineva te jigneşte”. Continuăm să nu avem altceva 

decât negaţii. Ideea generală este că toţi sunt strâmbi şi trebuie 
să-i îndreptăm cât putem de mult. Dar copiii fac, adesea, lucruri 

pe care educatorul nu le-ar fi visat posibile vreodată. Îi admiră pe 
aceia care lucrează mai bine decât ei. Asta e mai mult decât lipsa 

invidiei. Anumite realizări şi reuşite  spirituale nu pot fi trezite 
dacă n-ar exista deja; dar dacă ele există şi sunt instinctive (cum 



 226 

sunt cu adevărat) e chiar mai important să le încurajăm şi să le 

cultivăm. Acelaşi lucru se poate spune şi despre a nu răspunde cu 

aceeaşi monedă. Adesea copilul se împrieteneşte cu duşmanul 
său, dar nimeni nu-l poate obliga s-o facă. Poate simţi dragoste şi 

simpatie chiar şi pentru cel care greşeşte, dar nimeni nu poate 
impune cuiva această simpatie. Îi poate face plăcere să ajute un 

coleg mai prost, dar să nu i se impună. Aceste sentimente 
naturale ar trebui, aşa cum am spus, încurajate. Dar, de foarte 

multe ori, ele devin sterile şi toată lucrarea şcolilor evoluează la 
acest nivel scăzut, adică în zona a treia (vezi fig. 11), în care 

oamenii se simt atraşi către zona de periferie, a celor antisociali şi 
proscrişi. Mai întâi învăţătoarea crede că copilul e incapabil şi 

trebuie învăţat. Apoi gândeşte că e bine să zică mereu „Nu fă 
asta, nu fă aia”, cu alte cuvinte „Nu aluneca spre periferie”. Însă 

copiii normalizaţi prezintă cea mai puternică atracţie către bine. 
Pentru ei nu mai este necesar să „evite răul”.  

O altă acţiune negativă este întreruperea activităţilor la 

momente fixe din programul zilnic. Copilului i se spune: „Nu 
zăbovi prea mult asupra aceluiaşi lucru. Poţi obosi”. Dar copilul 

prezintă o nevoie evidentă de a-şi pune la încercare cele mai mari 
eforturi. Şcolile pe care le avem astăzi nu pot ajuta instinctele 

creatoare ale copiilor, care simt în ei înşişi o adevărată plăcere de 
a activa, o bucurie reală de a munci din greu, de a descoperi 

frumuseţea muncii, de a-l sprijini pe cel nefericit şi de a-l ajuta pe 
cel slab.  

Aş vrea să compar relaţia dintre şcolile obişnuite şi şcolile 
normalizate cu cea dintre Vechiul şi Noul Testament. În cele Zece 

Porunci din Vechiul Testament, „Să nu ucizi”, ”Să nu furi”, şi 
celelalte, avem negaţiile unei legi de care oamenii aveau nevoie 

doar pentru că mintea le era confuză şi în întuneric. Dar în Noul 
Testament, Christos, - ca şi copiii – dă porunci pozitive, cum ar fi 

„Iubeşte pe duşmanul tău”, în timp ce, celor care se simţeau 

superiori altora deoarece păstrau legea şi doreau să fie admiraţi 
pentru aceasta, le spunea „Am venit să îi aduc pe păcătoşi la 

pocăinţă”.  
       Ei bine, a preda oamenilor aceste precepte nu e de ajuns. E 

inutil să spui „iubeşte pe duşmanul tău”, dacă tot ceea ce facem 
este s-o spunem în biserică şi nu în bătălie, unde se întâmplă 

invers. Când spunem „să nu ucizi” ne concentrăm toată atenţia pe 
răul de care dorim să ne apărăm, de parcă binele ar fi 

impracticabil. A-ţi iubi duşmanul pare imposibil, aşa încât rămâne 
pe de-a întregul un ideal gol. 



 227 

    Şi de ce? Deoarece rădăcina binelui nu există în sufletul 

omului. Cândva poate că a fost acolo. Dar acum e mort şi 

îngropat. Dacă rivalitatea, emulaţia şi ambiţia au fost încurajate 
de-a lungul întregii perioade de şcolarizare, cum putem spera că 

oamenii care au crescut în acea atmosferă vor deveni buni la 
vârsta douăzeci sau treizeci de ani, doar pentru că cineva le-a 

predicat binele? Eu zic că acest lucru este imposibil deoarece nu 
s-a făcut nici o pregătire pentru viaţa spiritului. 

Nu predicile, ci instinctele creatoare sunt importante 
deoarece ele constituie realitatea. Copiii acţionează în acord cu 

natura lor, nu datorită sfaturilor şi îndemnurilor învăţătoarei. 
Binele trebuie să vină din ajutorul reciproc, din unitatea derivată 

din coeziunea spirituală. Această societate creată de coeziune, pe 
care ne-au revelat-o copiii, se află la temelia tuturor organizărilor 

sociale. Din acest motiv eu susţin că noi, adulţii, nu-i putem 
învăţa pe copiii de la trei la şase ani. Putem doar să-i observăm în 

mod inteligent şi să le urmărim dezvoltarea în fiecare zi şi în 

fiecare ceas, în nesfârşitele lor exerciţii. Ceea ce le-a dat natura 
se dezvoltă prin muncă. Natura oferă o călăuză interioară, dar, 

pentru a dezvolta ceva în orice domeniu, e nevoie de experienţă 
şi efort continuu. Fără acestea, nici o mie de predici nu vor reuşi. 

Creşterea vine din activitate, nu din înţelegerea intelectuală. Prin 
urmare, e importantă educaţia celor mici, în special a celor de la 

trei la şase ani, deoarece aceasta este perioada embrionară 
pentru formarea caracterului şi a societăţii (aşa cum perioada de 

la naştere la trei ani este perioada pentru formarea minţii, iar 
perioada prenatală pentru formarea corpului).  

     Ceea ce realizează copilul între trei şi şase ani nu depinde 
de o doctrină, ci de directiva divină care îi călăuzeşte spiritul către 

construcţie. Acestea sunt originile genezei comportamentului 
uman şi ele pot evolua doar în condiţii de libertate şi ordine 

potrivite.  

 
 

 
 

 
 



 228 

 

24 

GREŞELILE  

ŞI  

CORECTAREA LOR 

 

 

 
 

Copiii din şcolile noastre sun liberi, dar asta nu înseamnă că 
nu există organizare. În fapt, organizarea este necesară şi, 

întrucât copiii trebuie să fie liberi să lucreze, ea trebuie să fie 
chiar mai amănunţită decât în şcolile obişnuite. 

În mediul nostru, copilul câştigă experienţă şi astfel se 
perfecţionează, dar este indispensabil ca el să facă anumite 

lucruri. Odată ce a început concentrarea, el şi-o poate menţine în 
ocupaţii de multe feluri şi, cu cât va fi  mai activ, cu atât 

educatoarea va fi  mai puţin activă; în fapt, ea poate sfârşi prin a 
se retrage complet. 

Aşa cum am arătat deja, copiii care urmează această cale 
fuzionează într-un grup social, cu mult mai perfect decât al 

nostru, încât simţim că trebuie să-i lăsăm liberi de orice 

intervenţie a adulţilor. Viaţa lor împreună e un fenomen vital, la 
fel de delicat ca viaţa embrionului şi trebuie să avem grijă să n-o 

stricăm. Odată ce am creat un mediu în care toate obiectele sunt 
acordate pe nevoile de dezvoltare a copiilor, am făcut tot ce e 

necesar pentru producerea acestui fenomen. 
În această lume nouă, între educatoare şi copii există o 

relaţie precisă. Sarcina educatoarei va fi descrisă în alt capitol, 
dar există un lucru pe care niciodată nu trebuie să-l facă şi 

anume, să intervină rugând copilul să lucreze sau pedepsindu-l 
dacă a greşit, sau chiar corectându-i greşelile. Acest lucru poate 

suna absurd şi mulţi oameni se blochează când îl aud.  



 229 

"Cum”, spun ei, „poţi face un copil să progreseze dacă nu-i 

corectezi niciodată greşelile?”. 

Majoritatea cadrelor didactice cred că principala lor treabă 
este să critice mereu şi şi-o îndeplinesc cu conştiinciozitate atât în 

domeniul învăţării, cât şi în cel al problemelor morale. Instruirea 
copiilor trebuie, cred ele, să fie dirijată cu două frâie: premiile şi 

pedeapsa. Dar dacă copilul trebuie să fie răsplătit sau pedepsit 
înseamnă că îi lipseşte capacitatea de a se conduce singur; prin 

urmare, aceasta trebuie să fie suplinită de către educator. Să 
presupunem, însă, că el se apucă singur de lucru; atunci 

adăugarea premiilor sau pedepselor devine superfluă; ele aduc o 
ofensă libertăţii spiritului său. Prin urmare, în şcolile noastre, care 

sunt dedicate apărării spontaneităţii şi care au scopul de a lăsa 
copiii liberi, este evident că premiile şi pedepsele nu-şi au locul. 

Mai mult, copilul care îşi găseşte singur de lucru demonstrează că, 
pentru el, acestea sunt complet lipsite de importanţă. 

Premiile le-am fi putut aboli fără proteste serioase. La urma 

urmelor, este şi economicos: afectează doar câţiva copii,  şi asta 
doar o dată pe an. Dar pedepsele! Asta-i altă poveste. Acestea se 

aplică în fiecare zi. Ce înseamnă corectarea caietelor? Înseamnă a 
le nota de la 0 la 10. Cum poate un zero să corecteze defectele 

cuiva? Apoi învăţătoarea spune „Continui să faci aceeaşi greşeală. 
De ce nu asculţi ce-ţi spun eu. În felul acesta n-o să mai treci 

niciodată examenele!” 
Toate cruciuliţele făcute de învăţătoare pe temele şi lucrările 

copilului, toate reproşurile şi ameninţările, au doar un efect de 
reducere a energiilor şi intereselor sale. A spune unui copil că nu 

e cuminte sau că e prost înseamnă a-l umili; îl ofensează şi-l  
insultă dar nu-l îmbunătăţeşte cu nimic. Deoarece, pentru a nu 

mai face greşeli el trebuie să devină mai priceput şi, cum poate 
realiza acest lucru dacă, fiind deja sub standard, mai este şi 

descurajat? Mai demult, învăţătorii obişnuiau să lipească urechi de 

măgar copiilor proşti şi le altoiau degetele când scriau urât. Dar 
chiar dacă ar fi consumat toată hârtia din lume pentru a 

confecţiona urechi de măgar şi de le-ar fi făcut degeţelele cioturi, 
asat n-ar fi dus la apariţia nici unei forţe proaspete. Numai 

exerciţiul şi experienţa pot corecta disabilitatea şi e nevoie de 
practică îndelungă pentru însuşirea diferitelor tipuri de deprinderi 

necesare. Copilul nedisciplinat se disciplinează lucrând în 
compania celorlalţi, nu spunându-i-se că nu e cuminte. Dacă îi 

spui unui copil că n-are abilitatea de a face un lucru, el ar putea la 



 230 

fel de bine să-ţi răspundă amuzat: „Atunci de ce să mai vorbim 

despre asta ? Văd şi eu singur că nu pot!”. 

Aceasta nu e o corectare. Este o stare de fapt. 
Îmbunătăţirea şi îndreptarea pot veni numai atunci când copilul 

exersează în mod voluntar un timp îndelungat. 
E adevărat, se poate întâmpla ca un copil să facă o greşeală 

fără să ştie; dar şi învăţătoarea poate greşi fără să fie conştientă.  
Din păcate, cadrele didactice au, de obicei, ideea că  ele nu 

trebuie să greşească niciodată, de teama de a nu oferi un 
exemplu rău. Prin urmare, dacă învăţătoarea alunecă, cu 

siguranţă nu va admite aceasta în faţa copilului. Demnitatea ei se 
bazează pe faptul că are totdeauna dreptate. Învăţătoarea trebuie 

să fie infailibilă. Totuşi, aceasta nu e pe de-a întregul greşeala 
învăţătoarelor. Întregul sistem şcolar este de condamnat, întucât 

se sprijină pe un fundament fals. 
Să presupunem că studiem fenomenul erorii în el însuşi; 

devine clar că fiecare om greşeşte. E una din realităţile vieţii, iar 

admiterea greşelii înseamnă, totdeauna, un pas mare înainte. 
Dacă urmăm cărarea îngustă a adevărului şi ne ţinem în contact 

cu realitatea, trebuie să fim de acord că toţi putem greşi; altfel ar 
trebui ca toţi să fim perfecţi. Deci, e bine să cultivăm un 

sentiment prietenos faţă de eroare, să o tratăm ca un companion 
inseparabil de viaţa noastră, ca ceva ce are un scop, pe care, cu 

adevărat, îl are. 
Multe greşeli se corectează singure pe măsură trecem prin 

viaţă. Când copilul mic începe să meargă e nesigur pe picioarele 
sale, se bălăngăneşte şi cade, dar sfârşeşte prin a păşi cu 

uşurinţă. Îşi corectează erorile prin creştere şi experienţă. Ne-am 
discredita dacă ne-am închipui că totdeauna urmăm autostrada 

vieţii către perfecţiune.  Adevărul e că facem greşeală după 
greşeală şi nu ne corectăm. Nu reuşim să ne dăm seama de 

greşelile noastre; trăim într-o stare iluzorie, desprinsă de 

realitate. Învăţătoarea care porneşte cu ideea că ea este perfectă 
şi nu-şi observă niciodată propriile greşeli, nu e o învăţătoare 

bună. Ori încotro am privi, îl putem vedea totdeauna pe „D-l 
Greşeală”! În căutarea perfecţiunii trebuie să fim atenţi la 

propriile defecte, deoarece numai prin corectarea acestora ne 
putem îmbunătăţi. Trebuie să le înfruntăm la lumina zilei şi să 

concepem existenţa lor ca ceva inevitabil de-a lungul întregii vieţi. 
Chiar şi în ştiinţele exacte (matematică, fizică, chimie, etc.), 

erorile joacă un rol important, deoarece ele trebuie luate în 
considerare. Apariţia ştiinţelor pozitive a făcut necesar studiul 



 231 

ştiinţific al erorii. Se consideră că ştiinţa e imună faţă de eroare, 

deoarece utilizează măsurători exacte pentru a evalua eroarea. 

Când se execută măsurători, două lucruri contează, unul este să 
obţii o cifră exactă, celălalt este să ştii limita de la care ar putea fi 

greşită. Tot ce are de spus ştiinţa este statuat ca o aproximare, 
niciodată ca un absolut, iar aproximarea este permisă în 

extragerea concluziilor. De exemplu, s-a descoperit că o injecţie 
cu antibiotic are succes în 95 la sută din cazuri. Dar e important 

de ştiut că există acest element de incertitudine de 5 procente. 
Chiar şi o măsurătoare lineară se spune că e corectă numai până 

la o anumită fracţiune dintr-o unitate. Niciodată nu e dată sau 
acceptată o cifră fără indicarea erorii probabile şi, tocmai 

calcularea acesteia o face valoroasă. Erorile probabile sunt la fel 
de importante ca datele însele, care nu sunt luate în serios fără 

acestea. Dacă evaluarea erorii este aşa de importantă în ştiinţele 
exacte, cu atât mai mult este ea importantă în activitatea 

noastră. Deoarece, pentru noi, greşelile au o importanţă anume, 

iar pentru a le corecta sau elimina, trebuie, întâi de toate, să le 
cunoaştem. 

Astfel ajungem la un principiu ştiinţific care constituie, de 
asemenea, o cale către perfecţiune. Noi îl numim „controlul 

erorii”. În orice se face în şcoală de către profesori, copii, sau de 
către adulţi, vor exista  greşeli. Deci, avem nevoie de această 

regulă ca element al vieţii şcolare: şi anume că ceea ce contează 
nu este atât corectarea în sine cât faptul că fiecare individ trebuie 

devină conştient de propriile erori. Fiecare trebuie să aibă un 
mijloc de verificare astfel încât să poată spune dacă a greşit sau 

nu. Am nevoie să ştiu dacă fac bine sau rău şi dacă - la început - 
nu am dat importanţă greşelilor proprii, acum ele mă interesează. 

Adesea, copiii din şcolile obişnuite n-au nici o idee că ei comit 
greşeli. Le comit în mod inconştient şi cu totală indiferenţă, 

pentru că nu e treaba lor să le corecteze, ci a învăţătoarei! Ce 

departe se află de ideea noastră de libertate! 
Însă, atâta timp cât nu mă pot corecta singur, trebuie să 

caut ajutorul altcuiva care s-ar putea să nu ştie mai mult decât 
mine. Mult mai bine ar fi dacă aş putea să-mi recunosc greşelile şi 

apoi să mi le corectez! Lucrul cel mai probabil, care poate duce la 
formarea  unui caracter nehotărât, este incapacitatea de a stăpâni 

singur problemele, fără a căuta sfaturi. Aceasta dă naştere  unui 
sentiment de inferioritate descurajator şi unei lipse de încredere 

în sine.  



 232 

Ceea ce noi numim „controlul erorii” este orice tip de 

indicatori care ne spun dacă înaintăm spre scopul nostru sau ne-

am abătut de la el. Să presupunem că vreau să vizitez un anumit 
oraş, dar nu cunosc drumul. Acest lucru se întâmplă destul de des 

în viaţa cotidiană. Pentru siguranţă consult o hartă şi, de 
asemenea, urmăresc semnele de circulaţie en route. Văzând unul 

pe care scrie „Ahmedabad - două mile”, mă simt în siguranţă. Dar 
dacă, deodată, văd unul pe care scrie „Bombay – cincizeci mile”, 

atunci ştiu că am greşit. Harta şi semnele indicatoare sunt un 
ajutor fără de care ar fi trebuit să întreb mereu şi aş fi primit – cu 

aceeaşi probabilitate – răspunsuri contradictorii. Un ghid de 
încredere şi posibilitatea de a verifica pe unde mergem sunt 

condiţii indispensabile pentru a ajunge oriunde.  
Deci, un lucru de care au nevoie atât ştiinţa cât şi viaţa 

practică, cu siguranţă că trebuie acceptat, din start, ca fiind 
necesar în educaţie. Acest necesar este posibilitatea de 

„recunoaştere a propriilor greşeli”. În procesul de instruire şi în 

materialele cu care se lucrează trebuie să includem, de 
asemenea, această posibilitate. Puterea de a progresa vine, în 

mare măsură, din a avea libertate şi o cale sigură pe care să 
mergi; dar la asta trebuie adăugat un mod de a şti dacă şi când 

am părăsit calea. Dacă acest principiu va fi realizat atât în şcoli 
cât şi în viaţa de zi cu zi, atunci nu mai contează dacă mamele 

sau învăţătoarele sunt perfecte sau nu. Erorile făcute de adulţi au 
un anumit câştig, iar copiii simpatizează cu ele, dar într-un mod 

complet detaşat. Pentru ei eroarea devine unul dintre aspectele 
naturale ale vieţii, iar faptul că toţi putem greşi stârneşte în 

inimile lor un sentiment profund de afecţiune; e încă un motiv 
pentru uniunea dintre mamă şi copil. Greşelile ne aduc mai 

aproape unul de altul şi ne fac prieteni mai buni. Fraternitatea se 
naşte mai uşor pe calea erorii decât pe cea a perfecţiunii. O 

„persoană perfectă” este incapabilă de schimbare. Dacă doi 

„oameni perfecţi” sunt puşi împreună, în mod invariabil se ceartă, 
deoarece nici nu se pot înţelege unul pe altul, nici nu pot tolera 

diferenţele. 
Vom reaminti că unul dintre primele exerciţii executate de 

copiii noştri este cel cu un set de cilindri de înălţime egală dar cu 
diametre diferite, care se potrivesc în găurile corespunzătoare 

dintr-un bloc de lemn. Primul lucru este să-şi dea seama că toţi 
sunt diferiţi; al doilea este să îi apuce de butonul din capătul 

fiecăruia folosind degetul mare şi pe primele două. Copilul începe 
să le potrivească unul câte unul în găurile lor, dar, când ajunge la 



 233 

sfârşit, descoperă că a făcut o greşeală. A rămas un cilindru prea 

gros pentru singura gaură rămasă, în timp ce unele dintre 

celelalte joacă, gaura fiind prea largă. Copilul le priveşte din nou 
şi le studiază pe toate mult mai îndeaproape. Acum se confruntă 

cu o problemă. Acel cilindru rămas afară îi arată că a făcut o 
greşeală. Ei bine, tocmai acest fapt creşte interesul faţă de joc şi 

îl face să repete de mai multe ori. Deci, acest aparat îndeplineşte 
două cerinţe: (1) aceea de a îmbunătăţi percepţia copilului şi, (2) 

aceea de a-i furniza un control al erorii.  
Aparatele noastre sunt proiectate totdeauna pentru a avea 

această proprietate de a oferi verificări vizibile şi tangibile. Chiar 
un copilaş de doi ani poate începe să le folosească şi ajunge rapid 

la ideea corectării propriilor greşeli.  Aceasta îl pune cu picioarele 
pe calea spre perfecţiune. Prin practică zilnică el devine sigur de 

sine. Dar asta nu înseamnă că este deja perfect, ci doar că îşi 
însuşeşte un sens al abilităţilor sale care răscoleşte în el dorinţa 

de a încerca. 

Copilul ar putea spune, „Nu sunt perfect. Nu sunt 
atotputernic dar pot să fac până aici şi ştiu că pot. Mai ştiu că pot 

face greşeli şi că mă pot corecta, găsindu-mi astfel calea.”   
Avem deci, aici, prudenţă, certitudine şi experienţă; o 

viaticum sigură pentru călătoria prin viaţă. A da acest sentiment 
de siguranţă nu e deloc aşa de simplu cum s-ar putea crede; nu e 

nici uşor să pui copiii pe calea spre perfecţiune.  
A spune unei persoane că e inteligentă sau încuiată, 

strălucitoare, proastă, bună, sau rea este o formă de trădare a 
încrederii. Copilul trebuie să vadă singur ce poate să facă şi e 

important să-i dăm nu numai mijloacele de educaţie, ci şi 
indicatorii care să-i spună când greşeşte. 

    Să privim un copil ceva mai în vârstă care a fost educat în 
acest fel. El efectuează adunări la aritmetică şi i se arată 

totdeauna cum să verifice răspunsul, ceea ce devine o obişnuinţă 

pentru el. Adesea, verificarea îl atrage chiar mai mult decât 
adunarea! Acelaşi lucru se întâmplă la citire. Într-unul dintre 

exerciţii pune jetoane cu denumiri alături de obiectele 
corespunzătoare. Pentru verificare există un jeton separat pe care 

sunt desenate aceleaşi obiecte cu numele scris sub ele. Cea mai 
mare plăcere a copilului este să utilizeze acest jeton pentru a 

verifica dacă a făcut vreo greşeală. 
    Dacă, în rutina şcolară zilnică, aranjăm lucrurile astfel încât, 

totdeauna, erorile să devină perceptibile, aceasta înseamnă că ne 
plasăm pe drumul către perfecţiune. Interesul copilului de a face 



 234 

mai bine, precum şi auto-verificarea şi auto-testarea constantă, 

sunt atât de importante pentru el încât progresul îi este asigurat. 

Adevărata lui natură tinde către exactitate, iar căile de a o obţine 
îl cheamă. O fetiţă din una din şcolile noastre a văzut „o comandă 

de citire” pe care scria „Mergi afară, închide uşa şi vino înapoi”. A 
studiat-o cu atenţie, a plecat să execute comanda dar s-a oprit la 

jumătatea drumului şi s-a întors către educatoare: ”Cum pot să 
vin înapoi dacă am închis uşa?” 

 „Ai dreptate,” i-a răspuns educatoarea. „A fost greşeala 
mea” şi a rescris fraza. 

   „Da”, a zis copila zâmbind, „acum pot s-o execut”. 
   Din toată această conştientizare a greşelilor izvorăşte un fel  

de frăţietate. Erorile despart oamenii, dar corectarea lor e un 
mijloc de unire. Corectarea erorilor, oriunde ar fi găsite, devine o 

chestiune de interes general. Eroarea însăşi, devine interesantă. 
Devine o punte de legătură şi, cu siguranţă, este o legătură de 

prietenie între fiinţele umane. În special, ajută la stabilirea 

armoniei între copii şi adulţi. Detectarea unei mici greşeli la o 
persoană matură nu produce o lipsă de respect la copil sau o 

pierdere de demnitate la cel matur. Eroarea devine impersonală 
şi, atunci, apare voinţa de a o supune controlului. 

     În acest fel lucrurile mărunte conduc la cele mari. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 235 

 

 

25 

CELE  

TREI NIVELE 

ALE  

ASCULTĂRII 

 
 

 
 

     De obicei, discuţiile asupra formării caracterului se întorc la 
problema voinţei şi ascultării. Acestea sunt, în mintea majorităţii 

oamenilor, idei opuse deoarece, peste tot, educaţia este 
direcţionată către suprimarea sau înfrângerea voinţei copilului şi 

înlocuirea ei cu voinţa învăţătoarei, care cere copilului o ascultare 
necondiţionată. 

     O să încerc să clarific aceste idei bazându-mi punctele de 
vedere nu pe păreri, ci pe fapte observate. Dar mai întâi trebuie 

să constatăm că există o mare confuzie în acest domeniu de 
studiu. Aşa cum am văzut în cap. 8, există teorii care sugerează 

că voinţa omului purcede dintr-o colosală forţă universală 

(„horme”), şi că această forţă universală nu este fizică, ci este 
forţa vieţii înseşi în procesul evoluţiei. Ea împinge în mod 

irezistibil orice formă de viaţă către evoluţie şi din ea provin 
impulsurile de acţiune. Însă evoluţia nu apare la noroc sau la 

întâmplare, ci e guvernată de legi fixe, iar dacă viaţa omului este 
o expresie a acelei forţe, atunci comportamentul său trebuie să fie 

modelat de ea. 
    Această forţă începe să pătrundă în conştiinţa copilului mic 

imediat ce acesta execută o acţiune în mod deliberat, de unul 
singur. Începe să se dezvolte ceea ce noi numim voinţă şi, de aici 



 236 

încolo, procesul continuă dar numai ca rezultat al experienţei. 

Deci, începem să concepem voinţa nu ca pe ceva înnăscut, ci ca 

pe ceva care trebuie dezvoltat şi, deoarece e parte a naturii, 
această dezvoltare poate avea loc numai respectând legile 

naturale. 
       O altă confuzie izvorăşte din credinţa că acţiunile naturale 

ale copilului sunt înclinate spre dezordine sau chiar spre violenţă. 
Această credinţă se bazează, de obicei, pe faptul că oamenii, 

văzând un copil care acţionează dezordonat, presupun totdeauna 
că aceste acţiuni purced din voinţa copilului. Dar acest lucru e 

total neadevărat. În horme-ul  universal, asemenea acţiuni nu-şi 
au locul. Să presupunem că, în comportamentul adult, luăm 

convulsiile unui om drept acţiuni voluntare, sau să presupunem că 
toate lucrurile făcute de el la furie ar fi raţionale. Ar fi o prostie. În 

realitate, modul obişnuit în care folosim cuvântul voinţă implică 
existenţa unui obiectiv sau scop şi a unor dificultăţi care trebuie 

depăşite. În schimb, dacă am fi descoperit că aproape totdeauna 

acţiunile noastre voluntare constau în mişcări dezordonate, atunci 
şi noi am fi simţit nevoia de a stăpâni voinţa, ori de a o „frânge”, 

cum se spune şi, găsind că acest lucru este necesar, rezultatul 
logic ar fi înlocuirea voinţei copilului cu a noastră şi obligarea lui 

să ne asculte. 
    Dar realitatea situaţiei este că voinţa nu conduce la 

dezordine şi violenţă. Acestea sunt semne de tulburare şi 
suferinţă emoţională. În condiţii propice, voinţa este o forţă care 

împinge spre  activităţi benefice vieţii. Natura impune copilului 
sarcina de a creşte mare, iar voinţa îl conduce către progres şi 

către dezvoltarea puterilor sale.  
     O voinţă aflată în acord cu ceea ce face individul găseşte 

deschisă calea către o dezvoltare conştientă. Copiii noştri îşi aleg 
activitatea în mod spontan şi, prin repetarea activităţii alese, îşi 

dezvoltă o conştiinţă a propriilor acţiuni. Ceea ce la început era 

doar un impuls vital (horme) a devenit un act deliberat. Primele 
mişcări ale copilului erau instinctive. Acum acţionează conştient şi 

voluntar şi, cu aceasta, spiritul său se trezeşte. 
     Copilul însuşi simte diferenţa şi unul dintre ei a exprimat-o 

într-o manieră care va fi totdeauna una dintre cele mai preţioase 
amintiri. Odată, o doamnă din lumea bună a făcut o vizită la 

şcoală şi, având concepţii demodate, i-a spus unui băieţel, „Deci, 
asta-i şcoala unde faceţi ce vă place?” 

   „Nu doamnă”, a replicat copilul, „Aici nu facem ce ne place, 
dar ne place ce facem”. Copilul prinsese diferenţa subtilă între a 



 237 

face un lucru deoarece îţi produce plăcere şi a-ţi place lucrul pe 

care ai decis să-l faci. 

    Un lucru ar  trebui să fie foarte clar. Voinţa conştientă este 
o forţă care se dezvoltă prin folosire şi activitate. Trebuie să 

ţintim către cultivarea voinţei, nu către frângerea ei. Voinţa poate 
fi distrusă într-o clipă. Dezvoltarea ei e un proces încet care 

evoluează printr-o activitate continuă în relaţie cu mediul. E mult 
mai uşor să distrugi. Devastarea unei clădiri prin bombardare sau 

cutremur poate fi executată în câteva secunde. Dar cât de greu a 
fost s-o construieşti. Pentru aceasta trebuie să cunoaştem legile 

echilibrului, ale rezistenţei materialelor, chiar şi regulile artei 
pentru a o face plăcută ochiului. 

    Şi dacă toate astea sunt necesare pentru a alcătui o 
structură fără viaţă, de cât de multe alte lucruri e nevoie pentru a 

construi spiritul uman? Dar aceasta e o clădire care se 
construieşte singură, în taină. Aşa că nici mama, nici învăţătoarea 

nu pot fi constructorul ei. Nu sunt nici măcar arhitecţii. Tot ce pot 

face ele e să ajute opera de creaţie care se desfăşoară în prezenţa 
lor. Să ajute: asta trebuie să fie sarcina şi scopul lor. Însă, vai, 

ele au încă puterea de a frânge voinţa şi de a o distruge prin 
tiranie. Multe prejudecăţi converg către acest punct făcând ca 

tema să rămână în întuneric. Merită să o aducem la lumină.  
      Cea mai comună prejudecată în învăţământul tradiţional 

este că orice poate fi realizat prin vorbire (adică prin apelarea la 
urechea copilului) sau prin impunerea propriei persoane ca model 

de imitat (un fel de apelare la ochi), în timp ce adevărul este 
acela că personalitatea se poate dezvolta numai prin utilizarea 

propriilor forţe. În loc de a fi considerat o fiinţă activă, de obicei 
copilul este considerat ca fiind o fiinţă receptivă, iar acest lucru se 

se referă la fiecare componentă a vieţii sale. Chiar şi imaginaţia 
este tratată în acest fel; basmele şi poveştile cu prinţese 

fermecate  se spun în scopul încurajării imaginaţiei copilului. Dar 

ascultându-le el doar receptează impresii. Nu-şi dezvoltă puterile 
imaginaţiei în mod constructiv. Acea imaginaţie creatoare care 

ocupă un loc de prim ordin între forţele mentale ale omului, nu e 
pusă la lucru. Când această eroare se aplică la voinţă, problema 

devine şi mai serioasă, deoarece şcolile obişnuite nu numai că 
neagă orice oportunitate a copilului de a-şi folosi voinţa, dar 

obstrucţionează  şi inhibă în mod direct exprimarea ei. Orice 
protest din partea copilului este tratat ca act de rebeliune şi se 

poate spune, cu adevărat, că educatorul face tot posibilul pentru 
a distruge voinţa copilului.   



 238 

     În acelaşi timp, principiul educaţiei prin exemple face ca - 

dincolo de a spune  poveşti – educatoarea să se ofere pe sine ca 

model de copiat, aşa că imaginaţia şi voinţa rămân, amândouă, în 
stare de lenevie, iar activitatea copiilor se reduce la urmărirea 

acţiunilor educatoarei şi la ascultarea vorbelor ei. 
    Până urmă va trebui să ne eliberăm de aceste prejudecăţi şi 

să avem curajul să înfruntăm realitatea.  
În învăţământul de mai de mult, dascălul raţiona într-un fel 

care ar putea părea foarte logic. El spunea: „Pentru a educa 
trebuie să fiu bun şi perfect. Ştiu ce trebuie şi ce nu trebuie făcut, 

deci, dacă copiii mă imită şi mă ascultă, totul va fi bine.” 
Ascultarea era secretul fundamental pentru orice. Am uitat care 

dintre educatorii celebri a enunţat această maximă: Toate virtuţile 
copilăriei pot fi însumate într-una singură, ascultarea.  

Aceasta făcea din activitatea învăţătorului o meserie uşoară 
şi chiar plină de infatuare. El putea să argumenteze: „Această 

persoană din faţa mea este goală şi strâmbă. Eu o voi îndrepta şi 

o voi transforma în una asemenea mie.”   Şi astfel el şi-a atribuit 
sieşi acele puteri despre care citim în Biblie, când spune: 

„Dumnezeu l-a făcut pe om după chipul şi asemănarea sa.”      
Fireşte, adultul nu-şi dă seama că se pune pe sine în locul 

lui Dumnezeu şi mai uită şi acele cuvinte biblice care ne spun cum 
diavolul a devenit diavol, adică, cum în mândria sa acesta a vrut 

să ia locul lui Dumnezeu.  
În ciuda faptului că în copil opera creatorului e cu mult 

superioară celor ale învăţătorului, mamei sau tatălui, acesta se 
află la mila lor. Cândva, învăţătorii foloseau nuiaua pentru a-şi 

întări ordinele şi, nu cu mult timp în urmă, într-o ţară foarte 
civilizată, învăţătorii au protestat în mod public în următorii 

termeni: „Dacă vreţi să renunţăm la nuia, atunci vom renunţa să 
mai predăm.” Chiar şi în Biblie, între proverbele lui Solomon, 

găsim acel frumos text care spune că părinţii care renunţă la nuia 

greşesc deoarece îşi condamnă copiii la iad! Disciplina este făcută 
să se întemeieze pe ameninţări şi frică, aşa că încheiem trăgând 

concluzia: copilul neascultător este rău iar cel ascultător este bun. 
Dacă, în epoca contemporană, a libertăţilor şi a teoriilor 

democratice, reflectăm asupra acestei atitudini, suntem obligaţi 
să vedem că tipul de educaţie încă în vogă condamnă învăţătorul 

să fie un dictator. Exceptând, desigur, faptul că dictatorii (fiind, 
din necesitate, mult mai inteligenţi decât învăţătorii) sunt 

obişnuiţi să-şi combine ordinele cu puţină originalitate şi cu o 
oarecare imaginaţie, în timp ce învăţătorii de şcoală veche se ţin 



 239 

constant de regulile iraţionale şi nimic nu-i călăuzeşte în afara 

iluziilor şi prejudecăţilor. Între tirania dictatorilor şi tirania 

învăţătorilor există o diferenţă reală, întrucât în timp ce primii 
folosesc mijloace dure în mod constructiv, aceleaşi mijloace în 

mâinile celorlalţi nu pot fi decât distructive. 
Eroarea fundamentală este să presupui că voinţa unei 

persoane trebuie să fie cu necesitate frântă înainte de putea să 
asculte, adică înainte de a putea accepta şi urma instrucţiunile 

altei persoane. Dacă acest raţionament ar fi aplicat educaţiei 
intelectuale, ar trebui ca unei persoane să-i distrugem mintea 

înainte de a-i transmite vreo cunoştinţă.  
Dar, atunci când oamenii şi-au dezvoltat pe deplin 

capacităţile volitive şi, apoi, au ales în mod liber să urmeze 
ordinele altei persoane, avem o situaţie foarte diferită. Acest tip 

de ascultare e o formă de omagiu, o recunoaştere a superiorităţii, 
iar învăţătoarea care o primeşte din partea copiilor ei se poate 

simţi complimentată.  

Atunci voinţa şi ascultarea merg mână în mână, cu atât mai 
mult cu cât voinţa este un fundament anterior în ordinea 

dezvoltării, iar ascultarea e un stadiu ulterior aşezat pe acest 
fundament. Acum, cuvântul „ascultare” are un înţeles mai adânc 

decât cel care i se dă de obicei. Poate implica, la fel de bine, o 
sublimare a voinţei individului. 

De fapt, e uşor să identifici ascultarea ca un fenomen 
natural al vieţii; ea este o caracteristică umană normală. O putem 

urmări cum se dezvoltă la copiii noştri ca o deschidere a unei flori. 
Apare spontan şi pe neaşteptate la sfârşitul unui lung proces de 

maturare.  
Într-adevăr, dacă sufletul uman n-ar poseda această 

calitate, dacă oamenii nu şi-ar fi însuşit, printr-o oarecare formă a 
procesului de evoluţie, această capacitate de ascultare, viaţa 

socială ar fi imposibilă. Cea mai simplă privire asupra a ce se 

întâmplă în lume este de îndeajuns să ne arate cât de ascultători 
sunt oamenii. Acest tip de ascultare este adevăratul motiv care 

face ca mase uriaşe de fiinţe umane să poată fi mânate aşa de 
uşor către distrugere. Este o formă necontrolată a ascultării, o 

ascultare care duce naţiuni întregi către ruină. Nu obedienţa 
lipseşte din lumea noastră: din contră! Ca aspect natural al 

dezvoltării sufletului, e destul de multă obedienţă. Ceea ce 
lipseşte este, din nefericire, controlul obedienţei.   

      Din ceea ce am putut observa la copiii aflaţi în condiţii de 
viaţă special proiectate pentru a-i ajuta în dezvoltarea lor 



 240 

naturală, am văzut clar că sporirea ascultării constituie una dintre 

cele mai uimitoare trăsături ale caracterului omenesc. Observaţiile 

noastre aruncă mai multă lumină asupra acestui subiect.  
Ascultarea este văzută ca ceva care se dezvoltă la copil 

aproape în acelaşi fel ca şi alte aspecte ale caracterului său. La 
început este dictată, pur şi simplu, de către impulsul hormic, apoi 

se ridică la nivelul conştiinţei şi de acolo continuă să se dezvolte 
pas cu pas până când ajunge sub controlul voinţei conştiente.  

Hai să încercăm să descifrăm ce înseamnă în realitate 
ascultarea pentru o persoană. La bază, înseamnă ceea ce 

însemnat totdeauna: învăţătorii şi părinţii spun copiilor ce să facă, 
iar copiii răspund prin îndeplinirea ordinelor acestora.  

Dar, dacă studiem desfăşurarea naturală a acestei ascultări, 
descoperim că apare în trei stadii sau nivele. La primul nivel 

copilul ascultă uneori, dar nu totdeauna, iar acest fapt poate fi 
privit ca un capriciu, însă trebuie supus unei analize mai 

profunde.  

Ascultarea nu depinde numai de ceea ce ne-am obişnuit să 
numim „bună-voinţă”. Din contră, în prima perioadă a vieţii 

acţiunile copilului sunt controlate doar de horme. Acest nivel se 
manifestă la toţi copiii şi durează până la sfârşitul primului an de 

viaţă. Între primul şi al şaselea an, acest aspect devine mai puţin 
evident, pe măsură ce copilul îşi dezvoltă conştiinţa şi îşi 

însuşeşte autocontrolul. În această perioadă ascultarea este 
strâns legată de nivelele de abilitate la care se întâmplă să fi 

ajuns copilul. Pentru a îndeplini un ordin cineva trebuie să aibă 
deja un anumit grad de maturitate şi o măcar o parte din acea 

deprindere specială de care poate fi nevoie. Prin urmare, în 
această perioadă, ascultarea trebuie judecată în relaţie cu 

capacităţile existente. Ar fi absurd să dai ordin unei persoane să 
meargă în nas, deoarece acest lucru este, fiziologic, imposibil, dar 

la fel de absurd este să-i ceri unui analfabet să scrie o scrisoare. 

Prin urmare, trebuie întâi să ştim dacă ascultarea cerută copilului 
este posibilă practic la nivelul de dezvoltare la care se află. 

Înainte de a împlini trei ani el nu poate asculta decât dacă 
ordinul corespunde cu unul dintre impulsurile sale vitale. Asta 

deoarece el încă nu s-a format pe sine. El este încă  ocupat cu 
construirea mecanismelor de care are nevoie personalitatea sa şi 

n-a ajuns la stadiul în care acestea sunt ferm fixate pentru a-i 
putea sluji dorinţele şi a pentru le dirija singur în mod conştient. A 

pune stăpânire asupra lor înseamnă a fi atins un nou nivel al 
dezvoltării. De fapt, comportamentul obişnuit al adulţilor care 



 241 

trăiesc cu copiii ne arată o acceptare implicită a faptului că nu te 

poţi aştepta ca un copil de doi ani să te asculte. 

Din instinct sau din logică (sau, poate, printr-o convieţuire 
de mii de ani împreună cu copiii), adultul ştie că tot ce poate face 

la această vârstă, este să interzică, mai mult sau mai puţin 
violent, acele acţiuni pe care copilul continuă să le facă fără a ţine 

seama de ceva.  
Totuşi, ascultarea nu e totdeauna negativă. Ea constă, 

înainte de toate, în a acţiona în acord cu voinţa altcuiva. Deşi 
viaţa unui copil puţin mai mare nu se mai află în perioada primară 

de pregătire, corespunzătoare copilului de la 0 la 3 ani (condusă, 
aşa cum am văzut, în sanctuarul vieţii sale interne) totuşi, în 

această perioadă ulterioară încă întâlnim stadii similare. Chiar 
după trei ani copilul trebuie să-şi fi dezvoltat anumite calităţi 

înainte de a putea să asculte. Nu poate acţiona în conformitate cu 
voinţa altei persoane dintr-o dată şi nici nu poate să intuiască, de 

la o zi la alta, raţiunea de a face ce i se cere. Anumite tipuri de 

progres vin din formaţiunile interioare care trebuie să treacă prin 
câteva faze. În timpul realizării acestor formaţiuni, copilul poate 

reuşi, uneori, să execute o acţiune la cerere, ceea ce înseamnă că 
foloseşte o achiziţie internă pe care tocmai şi-a format-o şi pe 

care voinţa sa o va putea utiliza totdeauna de abia atunci când 
achiziţia va fi foarte stabilă.  

Ceva asemănător se întâmplă atunci când copilul începe, el 
însuşi, să-şi însuşească elementele mişcării. Când are în jur de un 

an se aventurează să facă primii paşi, dar, adesea, cade şi, 
pentru o scurtă perioadă, nu mai repetă experimentul. Dar când 

mecanismul mersului e sigur, îl poate folosi în orice moment.   
Iată, deci, un alt punct de primă importanţă. În acest 

stadiu, ascultarea este dependentă, mai presus de toate, de 
dezvoltarea capacităţilor copilului. El poate reuşi să asculte un 

ordin o dată, dar n-o poate face data viitoare. Adesea se crede că 

aceasta se datorează dorinţei de a face rău iar insistenţa sau 
ameninţarea din partea educatoarei pot împiedica cu uşurinţă 

dezvoltarea care tocmai se desfăşoară. Legat de aceasta, un 
punct de mare interes poate fi găsit în viaţa lui Pestalozzi, 

celebrul educator elveţian, a cărui operă încă exercită o influenţă 
profundă asupra şcolilor din toată lumea. Pestalozzi a fost primul 

care a introdus o notă părintească, de tătic, în tratamentul 
şcolarilor. În mod invariabil simpatiza cu dificultăţile lor şi era 

mereu gata să ierte sau să treacă cu vederea. Dar exista un lucru 
pe care nu-l putea ierta şi acesta era capriciul: nu putea tolera 



 242 

copilul care asculta un minut şi nu asculta în minutul următor. 

Dacă făcuse odată ce i se ceruse, înseamnă că putea să facă dacă 

dorea, iar Pestalozzi nu accepta scuze când copilul nu reuşea să 
facă din nou. Aceasta era singura ocazie în care bunătatea lui 

dispărea. Şi, dacă însuşi Pestalozzi a simţit astfel, de câte ori 
trebuie ca alţi educatori să fi făcut aceeaşi greşeală?  

Nimic nu este mai dăunător decât descurajarea în 
momentul când se realizează noi formaţiuni. Dacă copilul nu este 

încă stăpân pe acţiunile sale, dacă nu-şi poate asculta nici măcar 
propria voinţă, cu atât mai puţin poate asculta voinţa altcuiva. De 

aceea poate reuşi să asculte uneori, dar nu totdeauna. Acest lucru 
nu se întâmplă doar în perioada infantilă. De câte ori nu se 

întâmplă ca un începător în muzică să interpreteze foarte frumos 
o piesă prima dată, dar, când i se cere să o repete a doua zi, 

eşuează lamentabil. Aceasta nu se datorează lipsei voinţei, ci 
faptului că deprinderea şi siguranţa artistului nu s-au format încă. 

Deci, numim primul nivel al ascultării acela în care copilul 

poate asculta, dar nu totdeauna. E o perioadă în care ascultarea 
şi neascultarea par a fi combinate!  

Al doilea nivel este atunci când copilul poate să asculte 
totdeauna, sau, mai de grabă, când nu mai există obstacole 

derivând din incapacitatea sa de control. Capacităţile sunt 
consolidate şi pot fi dirijate nu numai de propria voinţă, ci şi de 

voinţa altcuiva. Acesta e un mare pas înainte pe calea ascultării. E 
ca şi cum ai putea să traduci dintr-o limbă în alta. Copilul poate 

absorbi voinţa altei persoane şi o poate exprima în 
comportamentul propriu. Iar acesta este cel mai înalt nivel al 

ascultării la care aspiră educaţia din zilele noastre. Învăţătoarea 
tradiţională solicită doar să fie ascultată. 

Dar, când i se permite să se dezvolte în conformitate cu 
legile naturii sale, copilul merge mult mai departe: mai departe 

decât ne-am fi aşteptat vreodată. 

El continuă până la al treilea nivel al ascultării. 
   Ascultarea nu se opreşte în momentul când copilul utilizează 

o abilitate nou achiziţionată, ci se direcţionează către o 
personalitate căreia copilul îi simte superioritatea. E ca şi cum 

copilul ar fi conştientizat că învăţătoarea poate face lucruri care 
sunt dincolo de puterile lui şi şi-ar fi spus: „Iată pe cineva atât de 

superior mie, încât îmi poate influenţa mintea şi mă poate face la 
fel de inteligent ca ea. Ea lucrează în mine!” Un asemenea 

sentiment umple copilul de  bucurie. Faptul că poţi urma 
instrucţiunile venite de la o fiinţă superioară este o descoperire 



 243 

neaşteptată care aduce cu ea un nou tip de entuziasm, iar copilul 

devine nerăbdător să asculte. Un fenomen minunat, şi totuşi, 

natural; se poate compara oare, cu ceva? Pe un alt plan, el 
aminteşte, probabil, de instinctul câinelui care-şi iubeşte stăpânul 

şi răspunde voinţei acestuia prin ascultare. Priveşte cu intensitate 
mingea pe care i-o arată stăpânul şi, când aceasta e aruncată 

departe, aleargă după ea şi o aduce triumfător. Apoi aşteaptă 
următorul ordin. Aşteaptă să i se dea ordine şi aleargă bucuros să 

le respecte, dând din coadă. Cel de-al treilea nivel al ascultării la 
copil nu diferă de acesta. Sigur este că el e gata pregătit să 

asculte şi e nerăbdător s-o facă. 
Unele dovezi ne-au fost furnizate de către o educatoare cu o 

experienţă de zece ani. Avea o clasă pe care o dirija extrem de 
bine, dar nu se putea abţine de la a face sugestii. Într-o zi a zis: 

„Strângeţi toate lucrurile înainte de a pleca acasă diseară.” Copiii 
n-au aşteptat să termine fraza, ci imediat ce au auzit-o spunând 

„Strângeţi toate lucrurile”, au început să le strângă în mare viteză 

şi cu grijă. Apoi, surprinşi, au auzit cuvintele „înainte de a pleca 
acasă diseară”. Ascultarea lor devenise atât de promptă încât 

educatoarea trebuia să fie foarte atentă la modul de exprimare. În 
această situaţie ea ar fi trebuit să spună „înainte de a pleca acasă 

diseară, strângeţi toate lucrurile”. 
Asemenea lucruri se întâmplau, spunea ea, de fiecare dată 

când se exprima fără să gândească prea mult. Promptitudinea cu 
care reacţionau copiii i-a trezit un sentiment de responsabilitate. 

A fost o nouă experienţă, neobişnuită, deoarece, în mod obişnuit, 
se consideră că e normal ca o persoană aflată la conducere să dea 

orice ordin doreşte. În schimb, ea a resimţit poziţia de autoritate 
ca pe o povară. Aşa de pregătiţi erau copiii să facă „linişte”, că 

era de ajuns doar să scrie „Linişte” pe tablă şi, înainte de a 
termina litera L , toţi erau liniştiţi. 

Propria-mi experienţă (cea care m-a condus la introducerea  

„Jocului tăcerii”) a constituit o altă dovadă, dar de data aceasta 
ascultarea a îmbrăcat un aspect colectiv. S-a produs o minunată 

şi neaşteptată unitate prin care întregul grup de copii aproape că 
se identifica cu mine*.  

Jocul tăcerii ne oferă un mijloc de a testa capacitatea de 
voinţă a copiilor. Am descoperit că aceasta creştea pe măsură ce 

se repeta jocul şi se prelungeau perioadele de tăcere. Apoi am 
adăugat un fel de „chemare” în care numele copilului de abia se 

                                                           
*
 Vezi The Discovery of the Child. 



 244 

murmura, iar fiecare copil, auzindu-şi numele, trebuia să se 

apropie în linişte în timp ce ceilalţi rămâneau nemişcaţi. Cei 

chemaţi făceau eforturi să se deplaseze foarte încet pentru a nu 
face nici un zgomot, aşa că vă imaginaţi cât timp trebuia să stea 

nemişcat ultimul copil, aşteptându-şi rândul! A fost incredibil ce 
voinţă puternică şi-au dezvoltat aceşti copii. Exerciţiul cerea atât 

o inhibiţie a impulsurilor cât şi un control al mişcării. Mare parte a 
acestei metode se bazează pe aceasta. Pe de o parte există 

libertatea de a alege şi de a fi activ, pe de alta există inhibiţia. În 
aceste condiţii copiii pot folosi capacitatea de voinţă atât în scopul 

acţiunii, cât şi al reţinerii de la acţiune. Au sfârşit prin formarea 
unui grup cu adevărat admirabil! Fenomenul ascultării a apărut în 

rândul lor deoarece toate elementele pentru apariţia acestuia 
fuseseră pregătite.  

Capacitatea de a asculta este ultima fază în dezvoltarea 
voinţei, care, la rândul său, a făcut ascultarea posibilă. Nivelul 

atins în rândul copiilor noştri este atât de înalt încât educatoarea 

este ascultată imediat, oricare ar fi cererea ei. Ea are, însă, 
sentimentul că trebuie să fie precaută pentru a nu exploata în 

scopuri personale o asemenea dăruire de sine. Şi ajunge să-şi dea 
seama ce calităţi trebuie să aibă o persoană aflată în funcţie de 

conducător. Un bun manager nu trebuie să acţioneze de o 
manieră asertivă, ci trebuie să aibă un profund simţ al 

responsabilităţii. 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 



 245 

26 

EDUCATOAREA  

ŞI 

DISCIPLINA 

 
 

 
 

O educatoare lipsită de experienţă, plină de entuziasm şi 

încrezătoare că această aşteptată disciplină internă va apărea în 
mica noastră comunitate, se află în faţa unor probleme deloc 

uşoare. 
Ea înţelege şi crede în libertatea copiilor de a-şi alege 

propriile ocupaţii, ca şi în faptul că niciodată nu trebuie întrerupţi 
din activităţile lor spontane. Nici o muncă nu poate fi impusă – 

fără ameninţări, fără răsplată, fără pedepse. Educatoarea trebuie 
să fie liniştită şi pasivă, aşteptând răbdătoare, aproape 

retrăgându-se de pe scenă, ca şi când personalitatea ei ar păli, 
lăsând loc deplin expansiunii spiritului copilului. A aranjat o mare 

cantitate de aparate, aproape toate materialele, dar aceasta, în 
loc de a diminua dezordinea, o sporeşte în mod alarmant. 

Sunt principiile pe care le-a învăţat, greşite? Nu. Între 
teoriile ei şi rezultatele la care o conduc lipseşte ceva. Experienţa 

practică a educatoarei. În acest punct, începătoarea 

neexperimentată are nevoie de ajutor şi sfaturi. Nu e nimic diferit 
de ceea ce se întâmplă cu un medic tânăr, sau cu oricine care 

stăpâneşte anumite idei şi principii şi se găseşte apoi singur în 
faţa faptelor vieţii care-i apar mult mai misterioase decât 

necunoscutele dintr-o ecuaţie matematică!  
Să ne amintim totdeauna că disciplina internă este ceea ce 

urmează să vină, nu e ceva deja prezent. Sarcina noastră este să 
arătăm drumul către disciplină. Disciplina se naşte atunci când 

copilul îşi concentrează atenţia asupra unui obiect care-l atrage şi 
care îi asigură nu numai un exerciţiu folositor, ci şi un control al 



 246 

erorilor. Datorită acestor exerciţii, în sufletul copilului are loc o 

integrare minunată şi, drept rezultat, copilul devine calm, 

preocupat, uită de sine, radiază de fericire şi, în consecinţă, e 
indiferent faţă de premii sau răsplată materială. Aceşti mici 

cuceritori ai propriului sine şi ai lumii care-i înconjoară sunt 
adevăraţi supermeni care ne arată măreţia divină a sufletului 

uman. Sarcina plină de fericire a educatoarei este să le arate 
calea către perfecţiune, să furnizeze mijloacele şi să înlăture 

obstacolele începând cu cele pe care ea însăşi e probabil să le 
pună (deoarece educatoarea poate fi cel mai mare dintre toate 

obstacolele). Dacă disciplina ar fi apărut deja, n-ar mai fi fost 
nevoie de munca noastră; instinctul copilului ar fi un ghid destul 

de sigur, dându-i capacitatea de a depăşi orice dificultate. 
Dar copilul de trei ani, care vine pentru prima dată la 

şcoală, e un luptător aflat pe punctul de a fi învins; a adoptat deja 
o atitudine defensivă care-i maschează natura sa profundă. 

Energiile superioare care l-ar putea călăuzi către o stare de pace 

interioară disciplinată şi spre o înţelepciune divină, sunt adormite. 
Rămâne activă doar personalitatea superficială care se consumă 

în mişcări anapoda, în idei vagi şi neclare şi în efortul de a rezista 
constrângerilor din partea adultului sau de a le evita. 

Însă înţelepciunea şi disciplina aşteaptă acolo, în copil, 
pentru a fi trezite. Oprimarea a lucrat împotriva lui, dar nu e încă 

complet învins sau, deviaţiile sale nu sunt atât de fixate încât 
eforturile noastre să fie în van. Şcoala trebuie să ofere spaţiu şi 

oportunităţi pentru expansiunea spiritului copilului. În acelaşi timp 
educatoarea trebuie să ţină minte că reacţiile obişnuite de apărare 

şi, în general, trăsăturile inferioare achiziţionate de natura 
copilului, sunt obstacole în desfăşurarea vieţii sale spirituale, 

obstacole de care copilul va trebui să se elibereze singur.  
Acesta e punctul de pornire în educaţie. Dacă educatoarea 

nu poate recunoaşte diferenţa între un simplu impuls şi energiile 

spontane care ţâşnesc la viaţă într-un spirit calmat, atunci 
acţiunile ei nu vor da roade. Adevărata temelie a eficienţei 

educatoarei constă în abilitatea de a distinge între două tipuri de 
activităţi, ambele având aparenţa spontaneităţii, deoarece în 

ambele copilul acţionează pe baza propriei sale voinţe libere, dar 
care sunt, în fapt, direct opuse. Doar atunci când educatoarea a 

învăţat să discrimineze, poate deveni un observator şi o călăuză. 
Pregătirea necesară nu diferă de cea a doctorului, care, mai 

presus de toate, trebuie să distingă starea fiziologică normală de 
cea patologică, sau bolnavă. Dacă doctorul nu poate separa 



 247 

sănătatea de boală, dacă tot ce poate face e să deosebească ce e 

viu de ce e mort, nu va ajunge niciodată să recunoască 

deosebirile încă şi mai fine dintre diferite stări patologice şi, astfel, 
va rămâne incapabil să diagnosticheze corect bolile. Capacitatea 

de a deosebi binele de rău este lumina care dispersează umbrele 
ce ascund calea către acea disciplină care conduce la perfecţiune. 

E oare posibil să se specifice simptoamele, sau sindroamele, cu 
suficientă precizie şi claritate astfel încât să permită, fie şi numai 

o descriere teoretică a stadiilor prin care trebuie să treacă sufletul 
infantil în ascensiunea sa spre disciplină? Da, e posibil, şi pot fi 

fixate unele pietre de hotar ca ghid pentru educatoare. 
Să luăm în considerare un copil de trei sau patru ani care n-a 

fost încă atins de nici unul dintre factorii ce ar putea acţiona 
asupra lui pentru a produce disciplina internă. O descriere simplă 

ne dă posibilitatea de a recunoaşte trei tipuri cu caracteristicile 
lor:  

1. Dezordinea mişcărilor voluntare. Aceasta nu se referă la 

intenţiile din spatele mişcărilor, ci la mişcările însele, care denotă 
o lipsă de armonie fundamentală sau o lipsă de coordonare. Acest 

simptom care, pentru specialistul în boli nervoase înseamnă mult 
mai mult decât pentru un filozof, are cea mai mare importanţă. 

Când un pacient e grav bolnav (de exemplu, în primele stadii de 
paralizie graduală), medicul va observa cele mai neînsemnate 

defecte ale mişcării voluntare, ştiind că acestea sunt 
fundamentale. El îşi va baza diagnosticul pe acestea mai mult 

decât pe aberaţiile mentale sau pe dezordinile de comportament 
care, şi ele, sunt simptoame ale acestei boli. Copilul ale cărui 

mişcări sunt haotice va prezenta alte trăsături, cum ar fi un 
comportament necivilizat, acţiuni urâcioase, mişcări smucite şi 

ţipete, dar acestea au o valoare diagnostică redusă. O educaţie 
din care să rezulte o coordonare delicată a primelor mişcări va 

diminua, singură, dezordinea din mişcările voluntare. În loc de a 

încerca să corectăm cele o mie şi una de semne vizibile de 
deviaţie de la dezvoltarea normală, educatoarea trebuie doar să 

ofere, într-o formă interesantă, mijloace pentru dezvoltarea 
inteligentă a unor mişcări mai armonioase. 

    2. O altă trăsătură care acompaniază totdeauna dezordinea de 
care am vorbit, este dificultatea, sau incapacitatea copilului de a-

şi concentra atenţia pe obiecte reale. Mintea lui preferă să 
hoinărească pe tărâmul fanteziei. Când se joacă cu pietricele sau 

cu frunze uscate, vorbeşte de parcă ar pregăti un banchet delicios 
pe o masă uriaşă, iar imaginaţia lui va lua, probabil, cele mai 



 248 

extravagante forme când va creşte mare. Cu cât mintea este mai 

desprinsă de funcţia sa normală, cu atât devine mai extenuată, 

iar ca slujitoare a spiritului, al cărei scop trebuie să fie dezvoltarea 
vieţii interioare, devine inutilă. Din păcate, mulţi oameni cred că 

aceste activităţi închipuite care dezorganizează personalitatea 
sunt cele care dezvoltă viaţa spirituală. Ei susţin că fantezia e 

creatoare în sine; din contră, în sine nu e nimic, sau doar umbre, 
pietricele sau frunze uscate. 

Adevărata viaţă spirituală e construită pe temelia unei 
personalităţi unificate, bine acordată cu lumea exterioară. Mintea 

hoinară care se rupe de realitate, se rupe – trebuie spus – şi de o 
normalitate sănătoasă. În lumea fanteziei, în interiorul căreia se 

dezvoltă, nu există un control al erorilor, nimic care să 
coordoneze gândirea. Atenţia faţă de lucrurile reale, cu toate 

aplicaţiile viitoare care derivă din acestea, devine imposibilă. 
Această viaţă imaginară – aşa numită viaţă falsă – este o 

atrofiere a organelor de funcţionarea cărora depinde viaţa 

spirituală. Educatoarea care încearcă să concentreze atenţia 
copilului pe ceva real – făcând realitatea accesibilă şi atractivă – 

care reuşeşte, să zicem, în a-l interesa pe copil în aşezarea unei 
mese adevărate şi în servirea unei mâncări reale, se adresează cu 

glas de tunet unei minţi vagi, care hoinăreşte departe de calea 
propriului său bine. Iar coordonarea mişcărilor perfecţionate, 

împreună cu re-captarea unei atenţii care a evadat din realitate, e 
tot ceea e trebuie pentru realizarea vindecării. 

Noi nu suntem chemate să corectăm, unul câte unul, toate 
semnele unei deviaţii fundamentale; imediat ce capacitatea de 

fixare a minţii pe lucruri reale a fost însuşită, mintea se va 
reîntoarce la starea ei de sănătate şi va începe din nou să 

funcţioneze normal. 
3. Al treilea fenomen, strâns legat de celelalte două, e 

tendinţa de imitare, care devine mereu mai rapidă şi mai 

pregătită. E un semn de slăbiciune adânc-aşezată, o mărire 
exagerată a acelor caracteristici care ar fi normale la copilul de 

doi ani (imitaţia la copiii mai mici este foarte diferită şi ne-am 
referit deja la ea)*. Această tendinţă este semnul unei voinţe care 

nu şi-a pregătit instrumentele, nu şi-a găsit cursul propriu, ci doar 
calcă pe urmele celorlalţi. Copilul nu urmează calea perfecţiunii, ci 

e la mila oricărei adieri, ca o corabie fără cârmă. Oricine priveşte 
un copil de doi ani, a cărui sumă de cunoştinţe se reduce la o 

                                                           
*
 Vezi capitolul 15. 



 249 

gamă limitată de idei sugerate prin imitaţie, va recunoaşte forma 

de minte degenerată despre care vorbesc. Este o formă în 

conexiune cu dezordinea, cu instabilitatea mentală, şi are tendinţa 
de a trage copilul spre un nivel inferior, ca şi cum ar coborî o 

scară. 
Copilului îi rămâne doar să facă ceva greşit sau zgomotos; 

de exemplu să se arunce pe podea, râzând şi ţipând, şi mulţi, sau 
probabil, toţi copiii îi vor urma exemplul sau vor face ceva şi mai 

rău. Actul prostesc e multiplicat în grup şi se poate extinde chiar 
şi în afara clasei. Acest tip de „instinct gregar” produce o 

dezordine colectivă care e contrariul vieţii sociale, întrucât aceasta 
e întemeiată pe muncă şi pe comportamentul ordonat al 

indivizilor. Într-o mulţime, spiritul de imitaţie se răspândeşte şi 
sporeşte defectele individuale; e punctul celei mai slabe rezistenţe 

în care îşi are originea degenerarea. 
Cu cât acest tip de degenerare merge mai departe, cu atât 

mai greu devine pentru copii să asculte persoana care-i cheamă 

spre lucruri mai bune. Dar odată ce-i pui pe direcţia corectă, vine 
şi sfârşitul multiplelor consecinţe ale singurei surse a acestei 

dezordini.  
Când este chemată să conducă o clasă cu asemenea copii, 

educatoarea se poate afla într-o stare de agonie dacă nu are altă 
armă decât ideea principală de a oferi copiilor mijloace pentru 

dezvoltare şi de a-i lăsa să se exprime liber. Micul iad care a 
început să se înfiripe  în această clasă va atrage către sine tot ce-i 

cade în plasă, iar educatoarea, dacă rămâne pasivă, va fi depăşită 
de dezordine şi de un vacarm incredibil. Când se găseşte într-o 

atare situaţie, fie din lipsa experienţei, fie datorită supra-rigidităţii 
(sau supra-simplităţii) principiilor şi ideilor – educatoarea trebuie 

să-şi amintească de forţele care zac adormite în aceste sufleţele 
generoase şi pline de puritate divină. Ea trebuie să ajute aceste 

fiinţe mărunte care se rostogolesc la vale către prăpastie, să se 

întoarcă şi să se urce din nou. Ea trebuie să le cheme, să le 
trezească cu vocea şi cu gândul. O chemare viguroasă şi fermă 

este singurul act de blândeţe adevărat adresat acestor minţi. Nu 
vă temeţi să distrugeţi răul; trebuie să ne temem doar să nu 

distrugem binele. Aşa cum trebuie să rostim numele copilului 
înainte de a putea răspunde, tot astfel trebuie să chemăm viguros 

sufletul dacă dorim să-l trezim.  
Educatoarea trebuie să ia materialele din clasă şi pună de-o 

parte principiile pe care le-a învăţat; apoi trebuie să facă faţă 
acestei probleme a chemării, în mod practic şi singură. Numai 



 250 

inteligenţa ei poate rezolva problema, care va fi diferită în fiecare  

caz. Educatoarea cunoaşte simptoamele fundamentale şi anumite 

remedii; ea cunoaşte teoria tratării. Restul depinde numai de ea. 
Doctorul bun ca şi educatorul bun, e om. Nici unul dintre ei nu e o 

maşină care să prescrie pur şi simplu medicamente sau să aplice 
metode pedagogice. Detaliile trebuie lăsate la judecata 

educatoarei, care, pe deasupra, mai este şi la începutul unui nou 
drum. Ea trebuie să judece dacă e mai bine să ridice tonul în 

mijlocul hărmălaiei sau să şoptească spre câţiva copii, astfel încât 
ceilalţi să devină curioşi să audă, iar liniştea să fie reinstaurată. O 

coardă a pianului lovită puternic poate pune capăt gălăgiei ca şi o 
plesnitură de bici.   

O educatoare cu experienţă nu are niciodată o dezordine 
gravă în clasă, deoarece, înainte de a se retrage pentru a lăsa 

copiii liberi, îi urmăreşte şi îi dirijează o perioadă, pregătindu-i 
într-un sens negativ, adică, prin eliminarea mişcărilor 

necontrolate. În acest scop există o serie de exerciţii pregătitoare 

pe care educatoarea trebuie să le ţină minte, iar acei copii ale 
căror minţi hoinăresc departe de realitate, vor ajunge să simtă cât 

de puternic e ajutorul pe care li-l poate da educatoarea. Calmă, 
fermă şi cu răbdare, vocea ei ajunge la inimile lor rugând sau 

îndemnând. Unele exerciţii sunt deosebit de folositoare, cum ar fi 
cel de a pune toate scaunele în rând şi a sta pe ele; de a alerga 

de la un capăt la altul al clasei pe vârful picioarelor. Dacă 
educatoarea e cu adevărat sigură pe sine, acest exerciţiu va fi de 

ajuns, înainte de a putea spune: „Acum, copii, să păstrăm liniştea 
cu toţii”, şi, ca prin farmec, va apărea calmul. Cele mai simple 

exerciţii de viaţă practică vor conduce micile spirite hoinare înapoi 
către terenul solid al muncii reale care îi caută şi îi cheamă. 

Încetul cu încetul, educatoarea le va oferi aparatele, deşi nu le va 
lăsa niciodată libere la dispoziţia lor până când nu le înţeleg 

modul de utilizare. 

Acum vedem clasa calmă. Copiii vin în contact cu realitatea; 
ocupaţiile lor au un scop definit, cum ar fi ştergerea de praf a 

mesei, înlăturarea unei pete, a merge la raft, a lua materialul 
dorit, a lucra cu el corect, ş.a.m.d.  

Capacitatea de alegere liberă, este clar, se întăreşte prin 
exerciţii. De obicei, educatoarea e mulţumită, dar i se pare că 

aparatele stabilite de metoda Montessori sunt insuficiente şi simte 
nevoia de a mai adăuga. Astfel copilul a folosit şi re-folosit toate 

materialele într-o săptămână. Multe din şcoli nu merg mai departe 
de atât. 



 251 

Un singur factor, unul singur, trădează nesiguranţa acestei 

ordini aparente şi ameninţă cu colapsul: continua trecere a 

copiilor de la un lucru la altul. Ei fac fiecare lucru o singură dată. 
E un du-te – vino nesfârşit la şi de la rafturi. Nici unul din aceşti 

copii, în lumea în care a intrat, n-a găsit încă un interes îndeajuns 
de solid pentru a-i trezi natura sa divină şi puternică. 

Personalitatea lui nu este exersată, el nu se dezvoltă, nu creşte 
mai puternic. Prin aceste contacte fugitive, lumea externă nu 

poate exercita asupra lui acea influenţă care să aducă armonie 
spiritului. Copilul e ca o albină zburând din floare în floare fără a 

găsi una la care să se oprească, de la care să soarbă nectarul şi 
să fie satisfăcut. El nu va fi capabil să lucreze până nu va simţi că 

în el se trezeşte acea activitate instinctivă şi măreaţă care e 
destinată pentru a-i construi caracterul şi mintea.  

Educatoarea simte că munca ei e dificilă când s-a ajuns la 
această situaţie instabilă; mai mult, ea continuă să alerge de la 

un copil la altul, răspândind, contagios, propria sa anxietate şi 

obositoarea sa agitaţie. Mulţi copii, care sunt obosiţi şi plictisiţi, se 
joacă cu materialele imediat ce se întoarce cu spatele şi le 

folosesc în cele mai stupide moduri. În timp ce educatoarea e 
ocupată cu un copil, ceilalţi se comportă haotic. Progresul moral şi 

intelectual, aşteptat cu atâta încredere, nu apare.  
Aparenţa de disciplină ce poate fi obţinută e foarte fragilă, 

iar educatoarea, care păzeşte constant să nu apară dezordinea pe 
care o „simte în aer” e mereu într-o stare de tensiune. Marea 

majoritate a educatoarelor, în absenţa unei instruiri şi a unei 
experienţe suficiente, sfârşeşte prin a crede că „noul copil” 

aşteptat cu atâta speranţă şi despre care s-au spus atâtea, nu e 
nimic altceva decât un mit sau un ideal. Mai mult, ele pot ajunge 

la concluzia că o clasă ţinută împreună cu asemenea cheltuială de 
energie nervoasă, este obositoare pentru educatoare şi 

neprofitabilă pentru copii.   

      Este necesar ca educatoarea să poată să înţeleagă condiţia 
copiilor. Aceste mici spirite sunt într-o fază de tranziţie. Adevărata 

poartă către progres nu le este încă deschisă. Ei bat şi aşteaptă 
afară. De fapt, nu se vede nici un progres de nici un fel. Situaţia e 

mai aproape de haos decât de disciplină. O activitate a copiilor ca 
aceasta va fi, cu siguranţă, imperfectă. Mişcărilor lor elementare 

şi coordonate le lipseşte tăria şi graţia, în timp ce acţiunile lor 
sunt supuse capriciului. Prin comparaţie cu primul stadiu, când nu 

erau în contact cu realitatea, cu greu se poate spune că au făcut 
vreun progres. E ca o stare de convalescenţă după boală. Aici 



 252 

avem un moment crucial în dezvoltare iar educatoarea trebuie să 

îndeplinească două funcţii: trebuie să supravegheze copiii şi, de 

asemenea, să le prezinte lecţii individuale. Aceasta înseamnă că 
trebuie să prezinte materialul în mod regulat, să arate folosirea 

exactă a acestuia. Supravegherea generală şi predarea individuală 
făcute cu precizie sunt două căi prin care educatoarea poate ajuta 

dezvoltarea copilului. În această perioadă trebuie să aibă grijă să 
nu se întoarcă niciodată cu spatele la clasă în timp ce lucrează cu 

un singur copil. Prezenţa ei trebuie să se facă simţită în toate 
aceste spirite hoinărind în căutarea vieţii. Aceste lecţii, exacte şi 

fascinante, prezentate, într-o modalitate intimă, fiecărui copil luat 
separat, constituie oferta educatoarei pentru profunzimile 

sufletului copilului. Atunci, într-o zi, unul dintre aceste mici spirite 
se va trezi, „sinele” interior al unui copil se va îndrepta către un 

obiect pe care îl posedă temporar, atenţia lui se va concentra pe 
repetarea exerciţiului ceea ce va duce la creşterea îndemnării, iar 

starea radioasă şi de satisfacţie a copilului ne va arăta că spiritul 

lui a renăscut.  
Alegerea liberă este unul dintre procesele mentale de cel 

mai înalt ordin. Numai despre copilul profund conştient de nevoia 
sa de exersare şi de dezvoltare a vieţii spirituale se poate spune, 

cu adevărat, că alege în mod liber. Nu e posibil să vorbim de 
alegere liberă când copilul e atras în acelaşi timp de tot felul de 

stimuli externi, când nu are putere de voinţă, când răspunde 
oricărei chemări trecând fără oprire de la un lucru la altul. Aceasta 

e una dintre cele mai importante distincţii pe care educatoarea 
trebuie să o poată face. Copilul care nu poate încă asculta un ghid 

interior nu este aceea fiinţă liberă gata să urmeze calea lungă şi 
îngustă către perfecţiune. El este încă sclavul senzaţiilor 

superficiale care-l lasă la mila mediului înconjurător. Spiritul său 
ţopăie încolo şi încoace ca o minge. Starea de om se naşte în el 

atunci când sufletul devine conştient de sine, când îşi fixează o 

sarcină, îşi găseşte calea şi face alegeri.  
Acest fenomen simplu dar sublim poate fi observat la toate 

făpturile creaţiei. Orice creatură vie posedă capacitatea de a 
alege, într-un mediu complex şi multilateral, acel lucru, şi numai 

acela, care îi ajută viaţa.  
Rădăcinile fiecărei plante caută, printre multele substanţe 

conţinute de sol, numai pe acelea de care are nevoie. O insectă 
nu alege la întâmplare, ci ea se zoreşte spre acea anumită floare, 

făcută să-i primească vizita. Acelaşi discernământ minunat apare 
şi la om, dar, în cazul lui, acesta nu mai este instinctual, ci trebuie 



 253 

însuşit. Copiii, în special în primii ani, au o senzitivitate intimă  ca 

o necesitate spirituală. O educaţie greşită sau represivă poate 

duce la dispariţia acesteia şi înlocuirea ei cu un fel de sclavie a 
simţurilor externe faţă de orice obiect din vecinătate. Noi înşine 

am pierdut această senzitivitate profundă şi vitală, iar în prezenţa 
copiilor în care o vedem reînviind, ne simţim ca şi cum am vedea 

desfăşurându-se o fiinţă tainică. Ea se arată în actul delicat al 
liberei alegeri, pe care o educatoare neinstruită să observe o 

poate zdrobi înainte chiar de a o discerne, aşa cum elefantul 
zdrobeşte floarea înbumbită gata să se deschidă, aflată în calea 

lui.  
Copilul, a cărui atenţie a fost, odată, captată de un obiect 

ales de el însuşi, în timp ce-şi concentrează întregul sine pe 
repetarea exerciţiului, e un suflet câştigat, în sensul siguranţei 

spirituale despre care vorbim. Din acest moment nu mai e nevoie 
să ne îngrijorăm în legătură cu el – ci să-i pregătim un mediu care 

să-i satisfacă nevoile şi să înlăturăm obstacolele care i-ar putea 

bara drumul spre perfecţiune. Educatoarea trebuie să înveţe să se 
controleze pe sine înainte ca această atenţie şi concentrare să fie 

atinsă, astfel încât spiritul copilului să fie liber să se extindă şi să-
şi arate forţele; esenţa datoriei ei e să nu întrerupă eforturile 

copilului. Acesta este momentul în care  intră în joc delicateţea 
sensibilităţii morale a educatoarei, însuşită în timpul instruirii. Ea 

trebuie să înveţe că nu este aşa uşor să ajute, probabil nici chiar 
să stea liniştită şi să privească. Chiar când ajută şi sprijină copiii, 

ea trebuie să nu înceteze să-i observe, deoarece naşterea  
concentrării la un copil e un fenomen la fel de delicat ca explozia 

unui boboc într-o floare. Dar ea nu va urmări acest proces cu 
scopul de a-şi face prezenţa simţită, ori de ajuta pe cel slab prin 

puterea ei. Ea observă în scopul de a recunoaşte copilul care a 
ajuns la capacitatea de concentrare şi de a admira renaşterea 

glorioasă a spiritului său. 

Copilul care se concentrează este enorm de fericit; ignoră 
vecinii sau vizitatorii care circulă în jurul său. În acest timp spiritul 

său e ca cel al unui pustnic în deşert: o nouă conştiinţă s-a născut 
în el, aceea a propriei sale individualităţi. Când revine din această 

concentrare, el pare să perceapă lumea ca fiind una nouă, ca un 
teren nemărginit pentru noi descoperiri. De asemenea, devine 

conştient de colegii săi pentru care arată un interes afectuos. 
Dragostea pentru oameni şi lucruri se trezeşte în el. Devine 

prietenos cu oricine, gata să admire tot ce e frumos. Procesul 
spiritual e deplin: se detaşează de lume cu scopul de a atinge 



 254 

puterea de a se uni cu ea. Oare nu ieşim din oraş pentru a admira 

imensitatea naturii? Văzut din avion pământul se expune mai bine 

ochilor noştri. La fel se întâmplă şi cu spiritul uman. Pentru a trăi 
şi a ne amesteca printre semenii noştri, trebuie, uneori, să ne 

retragem în solitudine şi să ne întărim; doar atunci privim cu 
dragoste la cei asemenea nouă. În singurătate pustnicul se 

pregăteşte să vadă cu înţelepciune şi dreptate acele nevoi sociale 
care rămân necunoscute maselor de oameni. Pregătirea făcută în 

pustiu e cea care prepară marea misiune de dragoste şi de pace. 
Copilul adoptă cu simplicitate o atitudine de profundă  

detaşare iar în sine se formează un caracter puternic şi calm, 
radiind dragoste faţă de cei din jur. Din această atitudine se naşte 

sacrificiul de sine, munca ordonată, ascultarea şi, împreună cu 
acestea, bucuria vieţii, ţâşnind limpede ca izvorul din stâncă, o 

bucurie şi un ajutor pentru toţi cei ce trăiesc alături.   
Rezultatul concentrării e o trezire a sentimentului social, pe 

care educatoarea trebuie să fie gata să-l urmeze.  Ea va fi 

persoana către care inimile acestor copii se vor îndrepta imediat 
ce s-au trezit. Ei o vor „descoperi”, aşa cum, acum, observă 

albastrul cerului şi mireasma de-abia perceptibilă a florilor 
ascunse în iarbă.  

Solicitările acestor copii, plini de entuziasm şi explozivi în 
înaintarea lor grăbită, pot depăşi o educatoare neexperimentată. 

La fel ca şi în primul stadiu, când nu trebuie să-şi piardă timpul cu 
numeroasele acţiuni confuze ale copiilor, ci să se concentreze cu 

totul pe indiciile cerinţelor fundamentale pe care aceştia le dau, 
tot aşa, acum, ea nu trebuie să fie depăşită de nenumăratele 

semnale ale acestei frumuseţi şi bogăţii morale pe care ei le 
arată. Ea trebuie să ţintească totdeauna la ceva simplu şi central, 

ceva care se comportă ca balamaua unei uşi. Firesc, aceasta este 
ascunsă, deoarece funcţionează independent şi fără legătură cu 

ornamentale uşii pe care o susţin.   

Misiunea educatoarei are totdeauna ca scop ceva constant 
şi exact. Ea începe să simtă că nu mai este necesară, întrucât 

progresul copilului este disproporţionat în raport cu rolul pe care 
l-a jucat ea, sau în raport cu ce a făcut ea. Vede copiii devenind 

din ce în ce mai independenţi în alegerea activităţilor şi în bogăţia 
capacităţilor lor de exprimare. Uneori, progresul lor pare 

miraculos. Ea simte că e demnă doar să slujească, în sensul 
simplu de a pregăti mediul şi de a se ţine departe de orice privire. 

Poartă în minte cuvintele lui Ioan Botezătorul după ce i s-a arătat 
Mesia: „Trebuie ca el să crească iar eu să mă micşorez”. 



 255 

      Totuşi, acesta este momentul în care copilul are cea mai 

mare nevoie de autoritatea ei. Când un copil a realizat ceva 

folosindu-şi propria inteligenţă şi activitate (de exemplu tocmai a 
făcut un desen, a scris un cuvânt şi orice altă activitate măruntă), 

aleargă la educatoare şi îi cere să-i spună dacă e bine. Copilul nu 
vrea să i se spună ce să facă sau cum să facă – el se protejează 

de asemenea ajutor. Alegerea şi execuţia sunt prerogativele şi 
cuceririle unui suflet eliberat. Dar, după ce a executat activitatea, 

el vrea aprobarea educatoarei.  
  Acelaşi instinct care-i face pe copii să-şi protejeze 

proprietatea spirituală – ascultarea pe care o dau misterioasei 
voci călăuzitoare pe care fiecare pare că o aude în sine – acest 

acelaşi instinct îl conduce să-şi supună opera unei autorităţi 
externe pentru a fi siguri că urmează calea dreaptă. Ne face să ne 

gândim la primii paşi şovăielnici ai copilului, când încă aşteaptă ca 
braţele întinse ale adultului să-l prindă, deşi, poate că are deja 

capacitatea de a începe să meargă şi de a învăţa să o facă 

perfect. Atunci educatoarea trebuie să răspundă cu un cuvânt de 
aprobare, încurajându-l cu un zâmbet, ca acela al unei mame 

către pruncul ei. Încrederea şi perfecţiunea trebuie să se dezvolte 
în copil din izvoarele sale interne cu care educatoarea nu are 

nimic de a face. 
De fapt, odată ce se simte sigur pe sine, copilul nu va mai 

căuta aprobarea unei autorităţi la fiecare pas. Va continua să 
execute activitate după activitate, despre care ceilalţi nu ştiu 

nimic, ascultând doar de nevoia de a produce şi perfecţiona 
roadele hărniciei sale. Acum e interesat să-şi ducă munca la bun 

sfârşit, nu să-i fie admirată şi nici s-o ţină ca pe o comoară de 
preţ. Instinctul nobil care îl conduce e departe de orice mândrie 

sau avariţie. Mulţi dintre cei care vizitează şcolile noastre îşi vor 
aminti cum educatoarele le-au arătat cele mai bune produse ale 

copiilor fără a indica cine le-a făcut. Această neglijenţă aparentă 

vine din cunoaşterea faptului că pe copii nu-i interesează acest 
lucru. În orice alt tip de şcoală, educatoarea s-ar simţi vinovată 

dacă, arătând o lucrare frumoasă a unui copil, ar uita să-l prezinte 
pe autor. Iar dacă ar uita ar auzi o plângere, „Eu am făcut asta!”. 

În oricare din şcolile noastre, copilul care a realizat lucrarea 
admirată, e, probabil, ocupat într-un colţ îndepărtat, într-un nou 

efort şi vrea doar să fie lăsat în pace. Aceasta este perioada în 
care s-a instaurat disciplina: o formă de linişte activă, de 

ascultare şi dragoste, când munca este perfecţionată şi 
multiplicată, exact ca atunci când, primăvara, florile îşi capătă 



 256 

culorile şi pregătesc recolta de fructe dulci şi hrănitoare din 

toamna viitoare. 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 



 257 

27 

PREGĂTIREA 

EDUCATOAREI*

                                                           
*
 Conţinutul acestui capitol a fost predat de Dr. Montessori la cererea studentelor indience. Deşi se 

repetă părţi din capitolul anterior, simplitatea şi căldura sfaturilor ei către educatoare şi interesul viu, 

omenesc justifică reţinerea lui ca un tot. 



 258 

 

 

    Primul pas pe care o educatoare care intenţionează să 
devină Montessori trebuie să-l facă, e să se pregătească pe sine. 

Deoarece, în primul rând ea trebuie să-şi păstreze imaginaţia vie; 
în timp ce în şcolile tradiţionale, educatoarea vede 

comportamentul imediat al copiilor, ştiind că trebuie să aibă grijă 
de ei şi de ceea ce le predă, educatoarea Montessori caută, în 

mod constant, un copil care nu este, încă, acolo. Aceasta este 
diferenţa principală. Educatoarea care începe să lucreze în şcolile 

noastre, trebuie să aibă credinţa că un copil se va revela pe sine 
prin muncă. Trebuie să se elibereze de toate ideile preconcepute 

privind nivelele la care pot fi copiii. Nu trebuie să o îngrijoreze 
multitudinea  tipurilor diferite de copii (însemnând că sunt mai 

mult sau mai puţin deviaţi). În imaginaţia ei, ea vede acelaşi 
singur tip normalizat, care trăieşte în lumea spiritului. 

Educatoarea trebuie să creadă că acest copil aflat în faţa ei îşi va 

arăta adevărata natură atunci când va găsi acea activitate care 
să-l atragă. Deci, ce trebuie să căute? Momentul când un copil 

sau altul va începe să se concentreze. Acestui moment trebuie să-
şi dăruiască energiile, iar activităţile ei se vor schimba de la un 

stadiu la altul, ca într-o ascensiune spirituală. Ceea ce face ea va 
avea, în mod obişnuit, trei aspecte.  

Stadiul întâi. Educatoarea devine păstrătorul şi custodele 
mediului. În loc de a fi distrasă de neastâmpărul copiilor, ea se 

preocupă de acesta. De la acesta va veni vindecarea şi atracţia 
care va capta şi polariza voinţa copilului. În ţările noastre, unde 

fiecare nevastă are căminul ei, nevasta încearcă să aranjeze casa 
cât mai atractiv posibil pentru sine şi pentru soţul ei. În loc de a-i 

acorda întreaga atenţie doar lui, ea acordă multă atenţie şi casei, 
astfel încât să alcătuiască ambianţa în care poate înflori o viaţă 

constructivă şi normală. Încearcă să facă din cămin un loc 

confortabil şi liniştit, plin de atracţii variate. Farmecul esenţial al 
casei constă în curăţenie şi ordine, cu toate lucrurile la locul lor, 

şterse de praf, strălucitoare şi răspândind voioşie. Ea face din 
asta prima sa preocupare. Educatoarea, la şcoală, nu trebuie să 

facă altfel. Toate aparatele trebuie ţinute cu meticulozitate în 
ordine, să fie frumoase şi strălucitoare, în perfectă condiţie. Nimic 

nu trebuie să lipsească astfel încât, pentru copil, să pară 
totdeauna noi, complete şi gata de a fi folosite. Aceasta înseamnă 

că educatoarea însăşi trebuie să fie atractivă, plăcută la înfăţişare, 
curată şi îngrijită, calmă şi demnă. Acestea sunt idealuri pe care 



 259 

fiecare le poate realiza în felul ei, dar să ne amintim, totdeauna 

când ne prezentăm în faţa copiilor, că ei fac parte din „tagma 

celor aleşi”. Înfăţişarea educatoarei este primul pas către 
câştigarea respectului şi încrederii copiilor. Educatoarea trebuie 

să-şi analizeze propriile mişcări pentru a le face cât se poate de 
delicate şi graţioase. La această vârstă copilul îşi idealizează 

mama. Nu putem şti ce fel de femeie este, dar, adesea, auzim 
câte un copil spunând când vede o femeie frumoasă „Ce frumoasă 

e - ca şi mama mea!” E foarte posibil ca mama lui să nu fie deloc 
frumoasă, dar, pentru copil este şi orice femeie pe care o admiră 

e, pentru el, la fel de frumoasă ca mama. Deci, grija faţă de 
propria persoană trebuie să fie parte din mediul în care copilul 

trăieşte; educatoarea însăşi e cea mai vitală parte acestei lumi.  
Prin urmare, prima datorie a educatoarei este să 

supravegheze mediul, această grijă precedând tot restul. 
Influenţa lui e indirectă, dar dacă nu va fi bine făcută nu vor 

exista rezultate permanente şi efective de nici un fel, fizice, 

intelectuale şi spirituale.  
      Stadiul al doilea: după ce am analizat mediul trebuie să ne 

întrebăm cum să se comporte educatoarea faţă de copii. Ce 
putem face cu aceşti omuleţi dezordonaţi, cu aceste minţi mici, 

confuze şi nesigure, pe care sperăm să-i atragem şi să-i facem să 
se apuce de lucru? Câteodată am folosit un cuvânt uşor neînţeles: 

educatoarea trebuie să fie seducătoare, ea trebuie să convingă 
copiii. Dacă mediul ar fi neglijat, mobilierul plin de praf, 

materialele rupte şi nelalocul lor şi dacă – peste toate – 
educatoarea însăşi ar fi neîngrijită, nemanierată şi aspră cu copiii, 

atunci ar lipsi elementele fundamentale şi esenţiale ale scopului 
pe care-l urmăreşte. Educatoarea, în această primă perioadă, 

înainte de apariţia concentrării, trebuie să fie ca o flacără care 
încălzeşte toate inimile cu căldura ei, care emană viaţă şi invită la 

viaţă. Nu e necesar să se teamă că va întrerupe vreun proces 

psihic important, deoarece acestea n-au început încă. Înainte de 
apariţia concentrării, educatoarea poate face, mai mult sau mai 

puţin, ce crede ea că e cel mai bine; poate să interfereze cu 
activitatea copiilor atât cât consideră că e nevoie. 

     Am citit odată despre un călugăr care a încercat să adune 
câţiva copii găsiţi abandonaţi  pe străzile unui oraş în care 

conduita oamenilor era departe de ce trebuie să fie. Ce-a făcut el?  
A încercat să-i amuze. Acest lucru trebuie să-l facă educatoarea la 

acest moment de cotitură. Le poate povesti, se poate juca şi 
cânta, poate folosi rime şi poezii pentru copii. Educatoarea care 



 260 

are darul de a încânta copiii îi poate pune să facă diverse exerciţii 

care, chiar dacă nu au o mare valoare educativă, sunt folositoare 

pentru a-i linişti. Oricine ştie că o educatoare vioaie atrage mai 
mult decât una ursuză şi, cu toţii, putem fi vioi dacă ne străduim. 

De exemplu, oricine poate spune cu voioşie „Hai să mutăm tot 
mobilierul astăzi!” şi să lucreze cu copiii, încurajându-i şi 

lăudându-i pe toţi într-o manieră plăcută şi inteligentă. Sau poate 
spune, „Ce ziceţi de această cană de alamă?”. Ar trebui lustruită. 

Sau, iarăşi, „Haidem în grădină să culegem nişte flori”. Orice 
acţiune a educatoarei poate deveni o chemare şi o invitaţie pentru 

copii.  
Aceasta e a doua fază a muncii educatoarei. Dacă, în acest 

stadiu, există un copil care persistă în a-i irita pe ceilalţi, cel mai 
practic lucru  de făcut este să-l întrerupă. E adevărat că am zis şi 

am repetat destul de des, că, atunci când un copil este absorbit în 
munca sa, trebuie să ne înfrânăm de a interfera pentru a nu-i 

întrerupe ciclul activităţii, sau pentru a nu-i opri exprimarea 

liberă; totuşi, acum, tehnica potrivită este tocmai cea opusă; de a 
stopa afluxul de acţiuni perturbatoare. Întreruperea poate lua 

forma oricărui tip de exclamaţie sau arătând un interes afectuos şi 
special faţă de copilul neastâmpărat. Aceste demonstraţii de 

afecţiune care-l distrag şi care devin tot mai numeroase în funcţie 
de activitatea perturbatoare a copilului, acţionează asupra lui ca o 

serie de şocuri electrice şi vor avea efect în timp. Adesea e 
folositoare o întrebare, cum ar fi, „Ce mai faci Ionică? Hai cu mine 

că am să-ţi dau ceva de făcut. Probabil că nu va dori să i se arate 
ce are de făcut, iar atunci educatoarea va spune: „În regulă, nu 

contează, hai să mergem în grădină” şi, fie va merge cu el, fie va 
trimite asistenta. În acest fel, el şi manifestările lui urâte, vor 

trece direct în mâinile asistentei, iar ceilalţi copii nu vor mai fi 
perturbaţi. 

Stadiul al treilea. În sfârşit, vine timpul în care copiii încep să 

arate interes pentru ceva: de obicei pentru exerciţiile de viaţă 
practică deoarece experienţa ne arată că este inutil şi dăunător 

să-i dăm copilului aparate pentru dezvoltarea senzorială sau 
culturală înainte de a fi pregătit să beneficieze de pe urma lor. 

Înainte de a prezenta acest tip de material, trebuie să 
aşteptăm până când copiii şi-au însusşit capacitatea de  a se 

concentra asupra a ceva şi, de obicei, aşa cum am spus, aceasta 
apare în exerciţiile de viaţă practică. Când copilul începe să-şi 

arate interesul pentru unul din acestea, educatoarea nu trebuie să 
întrerupă, deoarece acest interes corespunde legilor naturale şi 



 261 

deschide un întreg ciclu de activităţi. Însă, primul pas este aşa de 

fragil, aşa de delicat, încât o atingere îl poate face să dispară iar, 

ca o bulă de săpun şi, odată cu el, dispare toată frumuseţea 
acelui moment.  

Acum, educatoarea trebuie să aibă cea mai mare atenţie. A 
nu interfera înseamnă a nu interfera în nici un fel.  Acesta este 

momentul în care, cel mai adesea, educatoarea greşeşte. Copilul, 
care până în acel moment fusese foarte dificil, se concentrează, în 

sfârşit, pe una din activităţi. E de ajuns ca, în trecere, 
educatoarea să spună doar „Bine” şi necazurile vor izbucni din 

nou. Foarte probabil vor mai trece două săptămâni până când 
interesul copilului va fi atras de altceva. Dacă un alt copil 

munceşte din greu să facă un lucru şi educatoarea merge să-l 
ajute, probabil că îl va lăsa ei. Interesul copilului nu este centrat 

numai pe operaţia însăşi, ci, cel mai adesea, se bazează pe 
dorinţa lui de a depăşi dificultatea. „Dacă educatoarea vrea s-o 

depăşească în locul meu, atunci o las pe ea. Nu mă mai 

interesează”. Aceasta este atitudinea lui. Dacă copilul încearcă să 
ridice ceva foarte greu şi educatoarea încearcă să-l ajute, se 

întâmplă, adesea, ca acesta să lase obiectul în mâinile ei şi să 
fugă. Lauda, ajutorul sau chiar o privire, pot fi de ajuns pentru a-l 

întrerupe sau pentru a distruge activitatea. Pare ciudat să spunem 
asta, dar acest lucru se poate întâmpla chiar şi numai dacă copilul 

devine conştient că e urmărit. La urma urmelor chiar şi noi ne 
simţim incapabili să continuăm lucrul dacă cineva vine să vadă ce 

facem. Marele principiu care aduce succes educatoarei este 
acesta: imediat ce a început concentrarea, acţionează ca şi când 

copilul nu ar exista. Natural, se poate vedea ce face printr-o 
privire scurtă, dar fără ca el să-şi dea seama de ea. După 

aceasta, copilul care nu mai este pradă plictiselii ce-l făcea să 
treacă de la un lucru la altul fără să se oprească la vreunul, 

începe să-şi aleagă activitatea având un scop, iar acest lucru 

poate produce probleme într-o clasă unde mai mulţi vor acelaşi 
lucru în acelaşi timp. Dar, chiar şi în rezolvarea acestor probleme 

nu trebuie să ne amestecăm, dacă nu ni se cere; copiii le vor 
rezolva singuri. Datoria educatoarei este doar de a prezenta 

lucruri noi când ştie că un copil a eliminat toate posibilităţile de 
lucru cu materialele pe care le-a folosit înainte. 

Priceperea educatoarei de a nu interfera vine, ca toate 
celelalte, prin practică, dar niciodată nu vine uşor. Ea înseamnă 

ridicarea la înălţimi spirituale. Adevărata spiritualitate îşi dă 
seama că însuşi faptul de a ajuta poate fi o sursă de mândrie.  



 262 

    Adevăratul ajutor pe care îl poate da educatoarea nu stă în 

ascultarea  unui impuls sentimental, ci vine din disciplinarea 

propriei iubiri, folosind-o cu discernământ, deoarece cel ce face 
un act de bunătate culege o mai mare fericire decât cel ce-l 

primeşte. Adevărata bunătate serveşte pe cel în nevoie, fără a se 
expune pe sine sau, când e descoperită, nu pozează ca un ajutor, 

ci ca ceva natural şi spontan.  
    Deşi relaţia între copil şi educatoare se petrece în domeniul 

spiritual, educatoarea poate găsi un foarte bun exemplu pentru 
comportarea ei în modul în care un valet bun are grijă de stăpânul 

său. El păstrează masa de toaletă a stăpânului curată şi în ordine, 
pune periile la locul lor, dar nu-i spune niciodată stăpânului când 

să le folosească; el serveşte la masă, dar nu-l obligă niciodată pe 
stăpân să mănânce; după ce a servit totul cu graţie, dispare 

discret, fără o vorbă. La fel trebuie să ne comportăm în timpul 
călirii spiritului copilului. Stăpânul pe care-l slujeşte educatoarea e 

spiritul copilului; când acesta îşi exprimă trebuinţele, ea trebuie 

să se grăbească să le răspundă. Valetul nu-şi tulbură niciodată 
stăpânul când acesta este singur, dar, dacă-l cheamă, aleargă să 

afle ce vrea şi-i răspunde „Da, domnule”. Dacă se aşteaptă din 
partea lui admiraţie, el o exprimă şi poate spune „Ce frumos!” 

despre ceva ce nu i se pare deloc frumos. La fel, dacă un copil 
lucrează ceva cu mare concentrare, trebuie să ne ferim din cale, 

dar dacă doreşte aprobarea noastră, trebuie să i-o dăm cu 
generozitate. 

În domeniul psihologic al relaţiei dintre educatoare şi copil, 
rolul educatoarei şi tehnicile de intrepretare a acestui rol sunt 

analoage celor ale valetului; sunt pentru a sluji şi a sluji bine: a 
sluji spiritul. Acest lucru e ceva nou, în special în domeniul 

educaţiei. Nu e o chestiune de a spăla copilul când a murdar, de 
a-i repara sau curăţa îmbrăcămintea. Noi nu slujim corpul 

copilului, deoarece ştim că, dacă urmează să se dezvolte, el 

trebuie să facă singur aceste lucruri. În şcolala noastră este 
fundamental ca el să nu fie servit în acest fel. Copilul trebuie să-şi 

dobândească independenţa fizică devenindu-şi auto-suficient; el 
trebuie să ajungă la o voinţă independentă folosindu-şi liber 

propria capacitate de alegere; trebuie să devină capabil de 
gândire independentă lucrând singur, fără întrerupere. 

Dezvoltarea copilului urmează o cale cu stadii succesive de 
independenţă, iar cunoaşterea acesteia ne poate călăuzi 

comportarea faţă de el. Trebuie să ajutăm copilul să acţioneze, să 
voiască şi să gândească singur. Aceasta este arta slujirii spiritului, 



 263 

o artă care poate fi practicată la perfecţie numai lucrând printre 

copii. 

     Dacă educatoarea vine în întâmpinarea nevoilor unui grup 
de copii încredinţaţi ei, va vedea cu surprindere cum se deschid şi 

înfloresc calităţile vieţii sociale şi va avea bucuria de a urmări 
aceste manifestări ale sufletului copilăresc. E un mare privilegiu 

să le poţi vedea. E privilegiul călătorului când ajunge la oază şi 
aude susurul apei venind din sânul nisipos al deşertului care 

păruse atât de arid, înspăimântător şi fără de speranţă; deoarece, 
în copilul deviat, calităţile superioare ale sufletului uman sunt, de 

obicei, ascunse, iar atunci când acestea apar, educatoarea, care 
le prevăzuse cu mult înainte, le primeşte cu bucuria credinţei 

răsplătite. Iar în aceste calităţi ale copilului, ea vede omul aşa 
cum ar trebui să fie: lucrătorul care nu oboseşte niciodată 

deoarece este condus şi motivat de un entuziasm peren. Ea vede 
pe cel ce caută să depună cele mai mari eforturi, deoarece 

aspiraţia lui constantă este să depăşească dificultăţile; el e 

persoana care încearcă cu adevărat să ajute pe cel slab, deoarece 
în inima sa e adevărata caritate care ştie ce înseamnă respectul 

faţă de alţii şi ştie că respectul pentru eforturile spirituale ale unei 
persoane este apa care hrăneşte rădăcinile sufletului său. În cel 

ce posedă aceste caracteristici, ea va recunoaşte copilul adevărat, 
care este tatăl omului adevărat. 

Dar acest lucru se va întâmpla încetul cu încetul. La început 
educatoarea va spune, „Am văzut copilul aşa cum ar trebui să fie, 

şi l-am găsit mai bun decât mi-aş fi închipuit vreodată”. Aceasta 
înseamnă să înţelegi copilăria timpurie. Nu e de ajuns să ştii că pe 

acest copil îl cheamă Ion, că tatăl lui este tâmplar; educatoarea 
trebuie să cunoască şi să trăiască în viaţa ei zilnică, taina 

copilăriei. Prin aceasta ea ajunge nu numai la o cunoaştere mai 
profundă, ci la un nou tip de iubire care nu devine ataşată de o 

persoană individuală, ci de cea care zace în întunericul ascuns al 

acestei taine. Când copiii îi arată adevărata lor natură, probabil 
că, pentru prima dată, va înţelege ce este iubirea adevărată. Iar 

această revelaţie o transformă şi pe ea. E un lucru care ajunge la 
inimă şi, încetul cu încetul, schimbă oamenii. Odată ce ai văzut 

aceste fapte, nu încetezi de a scrie şi a vorbi despre ele. Numele 
copiilor pot fi uitate, dar nimic nu poate anula impresia lăsată de 

spiritele lor şi iubirea pe care au fost capabili să o trezească. 
      Sunt două nivele ale iubirii. Adesea, când vorbim de 

dragostea noastră pentru copii, ne referim la îngrijirea pe care le-
o dăm, grija şi afecţiunea pe care o revărsăm asupra celor pe 



 264 

care îi cunoaştem şi care ne-au sporit sentimentele de bunătate, 

iar dacă ne leagă de ei o relaţie spirituală, ne-o arătăm 

învăţându-i rugăciuni. 
      Dar eu vorbesc de ceva diferit. E un nivel al iubirii care nu 

mai e personală sau materială. A sluji copiii înseamnă a simţi că 
slujeşti spiritul omului, un spirit care trebuie să se elibereze. 

Diferenţa de nivel a fost stabilită, în realitate, nu de educatoare, 
ci de copil. Educatoarea e cea care simte că a fost înălţată pe 

culmi pe care nu le-a cunoscut înainte. Copilul a făcut-o să 
crească până a adus-o în sfera lui. 

    Înainte de aceasta, ea simţea că are o sarcină nobilă, dar 
era bucuroasă când venea vacanţa şi spera, ca toate fiinţele 

umane care lucrează pentru alţii, că numărul de ore îi va fi redus 
şi că salariul îi va fi mărit. Satisfacţiile ei constau, probabil, în 

exercitarea autorităţii şi în sentimentul că reprezintă un ideal 
către care copiii să privească şi pe care să încerce să-l atingă. Ar 

fi fost fericită să devină directoare sau chiar inspectoare. Dar, a 

trece de la acest nivel la altul superior înseamnă a înţelege că 
adevărata fericire nu stă în aceste lucruri.   

Cel care a băut din fântâna fericirii spirituale spune, de bună 
voie, adio satisfacţiilor produse de un statut profesional superior, 

lucru arătat de multe directoare şi inspectoare care şi-au 
abandonat carierele pentru a se dedica copiilor mici, şi a deveni 

ceea ce altele numesc, fără respect, „învăţătoare de ţânci”. 
Cunosc două doctoriţe din Paris care şi-au lăsat profesia 

pentru a se devota pe de-a întregul muncii noastre şi a intra în 
realitatea acestor fenomene. Au simţit că au trecut de la un nivel 

inferior, la unul superior. 
    Care este cel mai mare semn al succesului pentru 

educatoarea astfel transformată? Acela de a fi capabilă să spună, 
„Acum copiii lucrează de parcă eu n-aş exista”.                              

    Înainte de transformare, sentimentele ei erau tocmai cele 

opuse; credea că ea era cea care îi învăţase pe copii, cea care îi 
ridicase de la un nivel inferior la unul superior. Dar acum, având 

în faţă manifestările spiritului copilului, cea mai mare valoare pe 
care o poate atribui contribuţiei sale se exprima în cuvintele: „Am 

ajutat această viaţă să-şi împlinească sarcinile pe care i le-a 
trasat creaţia”.  

Cu adevărat, acest lucru produce satisfacţie. Educatoarea 
copiilor de până la şase ani ştie că a ajutat omenirea în partea 

esenţială a formării ei. Poate să nu ştie nimic despre 
circumstanţele copiilor, exceptând ce i-au spus ei, în mod liber, în 



 265 

conversaţii; posibil să n-o intereseze viitorul lor; dacă vor merge 

la liceu sau la universitate, ori îşi vor încheia studiile mai 

devreme; dar e fericită ştiind că, în această perioadă formativă, ei 
au putut să facă ceea ce trebuiau să facă. Ea va putea să spună: 

„Am slujit spiritele acestor copii şi ei şi-au împlinit dezvoltarea, iar 
eu le-am ţinut companie în experienţele lor”. Educatoarea, nu 

autoritatea în faţa căreia răspunde, simte valoarea muncii ei şi a 
ceea ce a realizat, sub forma unei vieţi spirituale satisfăcute, care 

este „viaţă fără de moarte” şi care este, în sine, o rugăciune de 
mulţumire rostită în fiecare dimineaţă. Pentru cel care n-a adoptat 

această viaţă, acest lucru e greu de înţeles. Mulţi gândesc că se 
datorează virtuţii sacrificiului de sine şi spun, „Ce umile sunt 

aceste educatoare, nu sunt interesate nici de propria autoritate 
asupra copiilor”, iar mulţi spun: „Cum poate metoda ta să 

reuşească dacă le ceri educatoarelor să renunţe la aproape toate 
dorinţele lor naturale şi spontane?” Dar ceea ce nu înţelege 

nimeni e că nu sacrificiul, ci satisfacţia e în chestiune; nu 

renunţarea, ci o nouă viaţă în care valorile sunt diferite, unde 
valorile vieţii adevărate, până acum necunoscute, au intrat în 

existenţă. 
Mai mult, toate principiile sunt diferite; dreptatea de 

exemplu. În şcoală şi societate, precum şi în ţările democratice, 
dreptatea înseamnă, adesea, doar că există o singură lege pentru 

toţi; pentru cei bogaţi şi puternici şi pentru cei muritori de foame.  
     În general, dreptatea este concepută în legătură cu 

tribunalele, cu închisorile şi cu sentinţele judecătoreşti. 
Tribunalele sunt numite Palate de Justiţie, iar a spune „sunt un 

cetăţean cinstit”, implică faptul că n-ai nimic de-a face cu 
administraţia legală (poliţia sau tribunalele). Chiar şi la şcoală 

cadrul didactic trebuie să fie atent când îşi arată dragostea pentru 
un copil, altfel ar trebui să-i îmbrăţişeze pe toţi; trebuie să fie 

drept. Acesta este tipul de dreptate care-i pune pe toţi pe nivelul 

cel mai de jos; de parcă, în sens spiritual, ar trebui să tăiem capul 
celui mai înalt în scopul de a-i aduce pe toţi la aceeaşi înălţime.  

     La acest nivel educaţional superior, dreptatea e ceva cu 
adevărat spiritual: ea încearcă să asigure că fiecare copil va face 

din sine tot ce poate mai bine şi va simţi bucuria că a făcut tot ce 
a putut mai bine. Aici dreptatea înseamnă să dai fiecărei fiinţe 

umane ajutorul de care are nevoie pentru a-şi împlini statura 
spirituală, iar slujirea spiritului la fiecare vârstă înseamnă a ajuta 

acele energii care lucrează la această împlinire. Probabil că 
aceasta va fi baza organizării societăţii în viitor. Nici una din 



 266 

aceste comori spirituale nu trebuie pierdută. În comparaţie cu 

acestea, bogăţiile economice n-au nici o valoare. Nu contează de 

sunt bogat sau sărac: dacă pot atinge măsura deplină a 
capacităţilor mele, problema economică se rezolvă singură. Când 

omenirea ca întreg îşi va putea perfecţiona pe deplin spiritul, va 
deveni mai productivă iar aspectul economic al vieţii va înceta să 

mai fie preponderent. Oamenii nu produc cu picioarele şi cu 
trupul, ci cu spiritul şi cu inteligenţa, iar când acestea vor fi ajuns 

la nivelul de dezvoltare care le este propriu, atunci toate 
„problemele insolubile” vor fi fost rezolvate. 

     Fără ajutor, copiii pot construi o societate ordonată. Pentru 
noi, adulţii, sunt necesare închisorile, poliţia, armata. Copiii îşi 

rezolvă problemele în mod paşnic; ei ne-au arătat că libertatea şi 
disciplina sunt cele două feţe ale aceleiaşi medalii, deoarece 

libertatea ştiinţifică duce la disciplină. De obicei, monezile au două 
feţe, una fiind mai frumoasă, fin cizelată, înfăţişând un cap sau o 

figură alegorică, în timp ce cealaltă e mai puţin ornată, doar cu un 

număr sau nişte cuvinte scrise. Partea simplă poate fi comparată 
cu libertatea, iar cea fin cizelată cu disciplina. E foarte adevărat 

că, atunci când clasa devine indisciplinată, educatoarea vede în 
această dezordine doar un indiciu al unei erori pe care ea a făcut-

o; o caută şi o corectează. Educatoarea din şcoala tradiţională ar 
simţi acest lucru ca fiind umilitor; dar nu e umilitor, e parte a 

tehnicii noii educaţii. Slujind copilul, slujeşti viaţa; ajutând natura, 
te ridici la stadiul următor, acela al supra-naturii, deoarece a 

progresa e o lege a vieţii. Iar copiii sunt aceia care au făcut 
această scară minunată care urcă mereu mai sus. Legea naturii 

este ordinea, iar când ordinea vine de la sine, ştim că am reintrat 
în ordinea universului. E limpede că natura include, printre 

misiunile pe care le-a încredinţat copilului, şi misiunea de ridicare 
a noastră, a adulţilor, pentru a ajunge la un nivel superior. Copiii 

ne duc pe un plan superior al spiritului şi, prin aceasta, 

problemele materiale sunt rezolvate. Permiteţi-mi să repet, ca o 
formă de adio, câteva cuvinte care ne-au ajutat să păstrăm în 

minte toate lucrurile despre care am vorbit. Nu e o rugăciune, ci, 
mai degrabă, o luare aminte, iar pentru educatoarele noastre, o 

invocare, un fel de programă, singura noastră programă:  
 

     „O, DOAMNE, AJUTĂ-NE SĂ PĂTRUNDEM TAINA 
COPILĂRIEI, ASTFEL ÎNCÂT SĂ PUTEM CUNOAŞTE, IUBI ŞI SLUJI 

COPILUL ÎN ACORD CU LEGILE DREPTĂŢII TALE ŞI URMÂND 
VREREA TA DIVINĂ.” 



 267 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

28 

IZVORUL IUBIRII –  

COPILUL 

 
 

 
        Cu prilejul evenimentelor noastre sociale organizăm 

totdeauna o adunare tipic montessoriană. Adesea, studenţii îşi 
aduc rudele şi prietenii astfel încât se pot vedea sugari în braţe, 

copii mici, băieţi, fete, tineri, femei, maturi, oameni cu diverse 
profesii şi liber-profesionişti, cei cu educaţie superioară şi cei fără, 

cu toţii amestecaţi, şi nici unul dintre noi nu simte nici cea mai 
mică nevoie de a regla sau dirija aceste grupuri. Această 



 268 

eterogenitate dă întâlnirilor noastre o înfăţişare diferită de cele 

tipice altor domenii de studii. Studenţii care frecventează cursurile 

noastre de instruire trebuie să aibă un anumit nivel de educaţie, 
acesta fiind singura condiţie: între ei pot fi studenţi de la 

universitate şi profesori, avocaţi, doctori, precum şi cei care le-ar 
putea fi clienţi sau pacienţi. În Europa, aveam, de obicei, studenţi 

din toate părţile lumii, iar în America, unul dintre ei era anarhist. 
Dar, în ciuda acestui amestec total, n-a existat niciodată vreo 

fricţiune. Ce a făcut ca acest lucru să fie posibil? Ei bine, a apărut 
deoarece eram atraşi de un ideal comun. În Belgia - o ţară atât de 

mică încât ar putea fi plasată într-un colţişor al Indiei – există 
două limbi, flamanda şi franceza. De asemenea, populaţia este 

divizată politic, iar această divizare este complicată de diferenţele 
între catolici, socialişti şi alte grupuri politice. În mod obişnuit se 

întâmplă rar ca oameni atât de divizaţi (fiecare legat prin loialitate 
de propriul său grup) să se adune împreună într-o întâlnire. Şi cu 

toate astea, în cursurile noastre acest lucru s-a întâmplat 

totdeauna. Acest lucru a părut atât de straniu încât până şi ziarele 
l-au remarcat. 

„De ani de zile” spuneau ele „ne străduim să avem întâlniri 
la care să participe toate partidele, iar aici se întâmplă de la sine”. 

Aceasta este forţa copilului. Oricare ar fi afilierile noastre 
politice sau religioase, cu toţii suntem aproape de copil şi cu toţii 

îl iubim. Din această dragoste provine forţa de unificatoare a 
copilului. Adulţii au convingeri puternice, adesea violente, care-i 

separă în grupuri şi, când se întâmplă să le discute, ajung cu 
uşurinţă să se înfurie. Există însă un punct – copilul – asupra 

căruia toţi au aceleaşi sentimente. Puţini oameni îşi dau seama 
cât de important este copilul datorită acestui fenomen.  

     Haideţi să încercăm să înţelegem natura dragostei. Să ne 
gândim la ce au spus profeţii şi poeţii despre ea, pentru că aceştia 

au dat cea mai bună expresie măreţei energii care poartă acest 

nume. Ce este mai frumos şi mai înălţător decât aceste cântări de 
mare emoţie din care izvorăşte întreaga viaţă? Nu tulbură ele 

chiar şi inimile celor mai barbari şi mai cruzi dintre oameni? Chiar 
şi cei care aduc moarte şi distrugere pentru populaţii întregi se 

simt mişcaţi de frumuseţea acestor cuvinte. Acesta e un semn că, 
în ciuda naturii acţiunilor lor, aceşti oameni au păstrat acea 

energie în interiorul lor şi că, atunci când este trezită, vibraţia 
acestei energii le atinge inimile. De-ar fi altfel, frumuseţea acestor 

expresii ar fi pierdută pentru ei; le-ar considera goale şi lipsite de 
sens. Că ei simt această frumuseţe, se datorează faptului că, 



 269 

oricât de puţină dragoste ar lucra în vieţile lor, ei se află sub 

influenţa acesteia şi, inconştient, sunt însetaţi de ea. 

Dacă vrem să creăm armonie în lume, e clar că ar trebui să 
ne gândim mai mult la asta. Ar trebui să-i studiem implicaţiile. 

Singurul punct către care converg sentimentele de duioşie şi 
dragoste ale fiecăruia este copilul. Sufletele oamenilor se înmoaie 

şi se îndulcesc când vorbesc despre copii; întreaga omenire 
împărtăşeşte emoţiile profunde pe care le trezesc copiii. Copilul 

este izvorul dragostei. De fiecare dată când atingem un copil, 
atingem dragostea. E o dragoste greu de definit; o simţim cu toţii, 

dar nici unul nu-i poate descrie rădăcinile, nu poate evalua 
imensele consecinţe care decurg din ea, nu-i poate surprinde 

puterea de a uni oamenii. În ciuda diferenţelor de rasă, religie şi 
poziţie socială, am simţit, în timpul discuţiilor noastre despre 

copil,  cum creşte între noi o uniune fraternală. Aceasta a învins 
timiditatea şi a înlăturat acele reacţii de apărare totdeauna gata 

să izbucnească între doi oameni sau între grupuri de oameni în 

treburile cotidiene ale vieţii.  
În vecinătatea copiilor neîncrederea se topeşte; devenim 

plăcuţi şi buni, deoarece, când ne adunăm în jurul lor, ne simţim 
încălziţi de aceea flacără a vieţii care se află acolo, la originile 

vieţii. La adulţi există un impuls de apărare care coexistă cu un 
impuls de iubire. Din acestea două, cel fundamental este iubirea, 

celălalt fiindu-i supra-impus. Dragostea, ca aceea pe care o 
simţim pentru copil, trebuie să existe în mod potenţial între 

oameni, pentru că există unitate umană şi nu există unitate fără 
dragoste. 

Cât de straniu este să observăm că în timpuri ca ale 
noastre, când războiul a produs distrugeri fără egal şi s-a întins 

cuprinzând cele mai îndepărtate colţuri ale pământului, când s-ar 
presupune că a vorbi despre dragoste ar fi cea mai acră ironie, 

oamenii ţin să vorbească, cu obstinenţă încă, despre ea. Se fac 

planuri de unitate viitoare, ceea ce înseamnă nu numai că 
dragostea există, ci şi că puterea ei e fundamentală. Iar astăzi – 

când ar părea că totul s-ar adresa omului, „De ajuns cu acest vis 
numit dragoste: să înfruntăm realitatea, care, aşa cum vedem, nu 

e decât distrugere; sau poate că nu e adevărat că oraşele, 
podurile, femeile şi copiii au pierit cu toţii?” – noi continuăm să 

vorbim de reconstrucţie şi dragoste. Despre dragoste vorbeşte 
Biserica dar şi duşmanii ei; radioul, presa, călătorii, educaţii şi 

ignoranţii, bogaţii şi săracii, enoriaşii oricărei credinţe şi discipolii 
oricărei teologii; toţi, cu toţii vorbesc de dragoste. 



 270 

Dacă este aşa (şi n-ar putea exista o dovadă mai mare că 

forţa dragostei există), de ce n-am studia acest fenomen 

extraordinar? De ce să fie discutat doar atunci când ura îşi face de 
cap? De ce să nu fie un obiect de studiu şi analiză permanentă, 

astfel încât puterea ei să poată deveni benefică? Şi de ce să nu ne 
întrebăm cum se face că nimeni nu s-a gândit vreodată să 

studieze această energie primordială precum şi modul în care se 
combină cu celelalte forţe cunoscute? Omul şi-a dedicat atâta 

inteligenţă studierii altor fenomene ale naturii; le-a separat şi le-a 
disecat şi a făcut nenumărate descoperiri despre ele. De ce să nu 

cheltuim puţin din această vigoare pentru studierea unei forţe 
care ar putea uni omenirea? Orice contribuţie capabilă să                          

producă forţa latentă a dragostei şi să arunce lumină asupra 
dragostei însăşi, ar trebui primită cu braţele deschise şi 

considerată de o importanţă uriaşă. Am spus deja că profeţii şi 
poeţii vorbesc despre dragoste ca şi cum ar fi un ideal; dar nu e 

un ideal, ea este, a fost şi va fi o realitate. 

Şi trebuie să ajungem să învăţăm că dacă simţim realitatea 
acestei iubiri, nu e pentru că ne-a fost predată la şcoală. 

Chiar dacă am fi puşi să învăţăm pe de rost zicerile poeţilor 
şi profeţilor, cuvintele lor nu sunt multe şi le-am fi uitat până 

acum în stresul şi vâltoarea vieţii. Dacă oamenii cer cu vehemenţă 
dragoste, aceasta nu se întâmplă fiindcă au auzit vorbindu-se sau 

au citit despre ea. Dragostea şi speranţa ei nu sunt lucruri care se 
pot învăţa; ele sunt parte din moştenirea vieţii. În realitate, viaţa 

este cea care vorbeşte, nu doar profeţii sau poeţii. 
De fapt, dragostea poate fi considerată şi sub alt aspect 

decât cel al religiei sau poeziei. Ea poate fi analizată din punctul 
de vedere al vieţii însăşi. Aşa o vedem nu ca pe ceva imaginat sau 

dorit, ci ca pe o realitate a unei energii eterne pe care nimic nu o 
poate distruge. 

    Aş dori să spun câteva cuvinte despre această realitate şi, 

de asemenea, despre zicerile profeţilor şi poeţilor. Această forţă 
pe care o numim dragoste este cea mai mare energie a 

universului. Însă eu folosesc o expresie inadecvată pentru că e 
mai mult decât o energie: e creaţia însăşi. Aş nimeri-o mai bine 

dacă aş spune: „Dragostea este Dumnezeu”. 
     Mi-ar place să fiu capabilă să citez din toţi poeţii, profeţii şi 

sfinţii, dar nu-mi sunt cunoscuţi şi nu i-aş putea cita în diferitele 
lor limbi. Dar aş putea cita, probabil, unul pe care-l ştiu şi care, 

vorbind despre dragoste, se exprimă aşa de puternic, încât astăzi, 



 271 

după două mii de ani, cuvintele lui încă rezonează emfatic în 

inimile creştinilor. 

     „Chiar dacă aş vorbi în limbi omeneşti şi îngereşti şi n-aş 
avea dragostea, sunt o aramă sunătoare sau un chimval 

zângănitor. Şi chiar dacă aş avea darul proorociei şi aş cunoaşte 
toate tainele şi toată ştiinţa; chiar dacă aş avea toată credinţa aşa 

încât să mut şi munţii, şi n-aş avea dragostea, nu sunt nimic. Şi 
chiar dacă mi-aş împărţi toată averea pentru hrana săracilor, 

chiar de mi-aş da trupul să fie ars, şi n-aş avea dragoste, nu-mi 
foloseşte la nimic”. (Paul către Corinteni, 1.13). 

Oricare dintre noi ar putea fi iertat dacă i-ar zice 
apostolului, „Tu simţi aceasta atât de profund, încât, cu siguranţă 

trebuie să ştii ce e dragostea. Trebuie să fie ceva extrem de 
minunat. Nu ne-o explici şi nouă?” Deoarece, când încercăm să 

descriem acest cel mai suav dintre sentimente, descoperim că nu 
e lucru uşor. Putem găsi cuvintele Sfântului Pavel oglindite în 

civilizaţia contemporană, nu-i aşa că putem muta munţii şi 

produce miracole chiar mai mari? Nu-i aşa că putem vorbi în 
şoaptă şi putem fi auziţi la capătul pământului? Dar toate astea 

sunt nimic fără dragoste. Am înfiinţat organizaţii uriaşe pentru a 
hrăni şi îmbrăca pe cei săraci, dar dacă în ele lipseşte o inimă care 

să bată, sunt doar ca bătaia unei tobe, care se aude doar pentru 
că e goală. Deci, care este natura dragostei? Sf. Paul, ale cărui 

cuvinte, citate mai sus, îi descriu grandoarea, merge mai departe 
dar fără a furniza vreo teorie filozofică. El spune, 

 „Dragostea este îndelung răbdătoare, este plină de 
bunătate, dragostea nu pizmuieşte; dragostea nu se laudă, nu se 

umflă de mândrie. Nu se poartă necuviincios, nu caută folosul 
său, nu se mânie, nu se gândeşte la rău. Nu se bucură de 

nelegiuire, ci se bucură de adevăr, acoperă totul, crede totul, 
nădăjduieşte totul, suferă totul.” 

E o listă lungă de fapte, o descriere de imagini mentale, 

dar, în mod straniu, toate aceste imagini amintesc de calităţile 
copilăriei. Ele par că descriu Mintea Absorbantă a copilului! 

Această minte care primeşte totul, nu judecă, nu refuză, nu 
reacţionează. Ea absoarbe orice şi îl încarnează în omul care va să 

vină. Copilul execută această muncă de încarnare pentru a realiza 
egalitatea cu alţi oameni şi pentru a se adapta să trăiască cu ei. 

Copilul îndură răbdător toate lucrurile. El intră în lume, şi oricare 
ar fi condiţiile în care se naşte, se formează şi se adaptează 

pentru a trăi acolo, iar adultul care urmează să devină va fi fericit 
în acele condiţii. Dacă se întâmplă să vadă lumina zilei într-o zonă 



 272 

toridă, se va construi pe sine astfel încât nu va putea trăi fericit în 

în nici un alt climat. Fie că l-a primit deşertul, ori şesurile 

mărginind marea, pantele munţilor ori câmpurile arctice 
îngheţate, el se bucură de toate, şi se simte bine doar acolo unde 

s-a născut şi s-a hrănit la sân. 
Mintea Absorbantă primeşte orice, îşi pune speranţe în 

orice, acceptă în mod egal sărăcia şi bogăţia, adoptă orice religie, 
prejudecăţile şi obiceiurile compatrioţilor săi, încarnându-le pe 

toate în sine.  
Acesta este copilul! 

Şi de-ar fi fost altfel, rasa umană n-ar fi realizat stabilitatea 
în nici o parte a lumii; civilizaţia n-ar fi progresat continuu dacă ar 

fi trebuit de fiecare dată să o ia de la capăt. 
Mintea Absorbantă formează baza societăţii create de om, şi 

o vedem în expresia copilaşului delicat care, prin virtutea 
dragostei sale, rezolvă tainicele dificultăţi ale destinului uman. 

Dacă studiem copilul mai bine decât am făcut-o până acum, 

descoperim dragostea în toate aspectele ei. Dragostea nu a fost 
analizată de către poeţi sau profeţi, ea este analizată de realităţile 

pe care fiecare copil le relevă  în sine. 
Dacă ne gândim la descrierea făcută de Sf. Pavel şi apoi ne 

uităm la copil, suntem obligaţi să spunem, „În el se află tot ceea  
ce a fost scris. Aici e personificată comoara care cuprinde orice fel 

de dragoste”.  
        Prin urmare, în mod primordial, această comoară se află nu 

numai la cei câţiva care o exprimă prin poezii şi religie, ci e 
prezentă în fiecare individ uman. E un miracol oferit tuturor; 

pretutindeni descoperim personificarea acestei forţe măreţe. Omul 
pustieşte lumea prin discordie şi conflicte violente iar Dumnezeu 

continuă să trimită această ploaie întineritoare. Astfel ajungem să 
înţelegem cu uşurinţă că tot ce creează omul, chiar şi atunci când 

creaţia sa poate fi numită progres, nu e nimic fără dragoste. Iar 

această dragoste, care e un dar adus de fiecare copil mic care 
vine în mijlocul nostru – de şi-ar realiza toate potenţialităţile sau 

de s-ar dezvolta la adevărata sa valoare, realizările noastre, deja 
atât de vaste, ar deveni infinite. Adulţii şi copiii trebuie să-şi 

unească forţele. Pentru a deveni măreţi adulţii trebuie să devină 
umili şi să înveţe de la copil. Ciudat, nu-i aşa, că între toate 

miracolele produse de om şi între toate descoperirile pe care le-a 
făcut, există doar un singur domeniu căruia nu i-a acordat nici o 

atenţie; acela al miracolului pe care Dumnezeu l-a lucrat de la 
începuturi: miracolul copiilor. 



 273 

Dar dragostea e mult mai mult decât am spus până acum. 

În mintea omului ea a fost înălţată de către fantezie, dar pentru 

noi nu e altceva decât un aspect al unei forţe universale foarte 
complexe, care – denotată prin cuvintele „atracţie” şi „afinitate” – 

guvernează lumea, ţine stelele pe orbitele lor, face ca atomii să se 
unească pentru a forma noi substanţe, ţine lucrurile legate de faţa 

pământului. E forţa care reglează şi ordonează organicul şi 
anorganicul şi care se încorporează în esenţa fiecăruia şi a tuturor 

lucrurilor, ca o călăuză spre salvare şi spre nesfârşirea evoluţiei. 
În general, e inconştientă, dar, uneori, în viaţă îşi asumă atributul 

conştiinţei, iar când e simţită în inima omului, el o numeşte 
„dragoste”.  

Toate animalele au periodic instinctul de reproducere care e 
o formă de dragoste. Această formă de dragoste este o comandă 

a naturii, deoarece fără ea n-ar exista perpetuarea vieţii. Aşa că o 
mică fărâmă  din această energie universală este împrumutată 

pentru o clipă formelor vii, astfel încât speciile să nu dispară.   

Ele o simt pentru o clipă şi apoi dispare din conştiinţa lor. 
Aceasta ne arată cât de economică şi de chibzuită este natura în 

distribuirea dragostei; cât de preţioasă trebuie să fie această 
energie pe care o dăruieşte în doze atât de mici, de parcă aşa i s-

a poruncit să facă. Când vin pe lume puii, părinţilor li se 
reînnoieşte darul dragostei; o dragoste specială care-i face să-şi 

hrănească progeniturile, să le ţină cald şi să le apere până la 
moarte. Iubirea mamei pentru pui o ţine lângă ei zi şi noapte, 

neîntrerupt. Aceasta este forma de dragoste care asigură 
supravieţuirea, siguranţa şi bunăstarea celor mici. Acest aspect 

special al energiei are o sarcină limitată: „Speciile trebuie îngrijite 
şi apărate, şi tu trebuie să te dedici acestui lucru, până când puii 

nu mai au nevoie de ajutor.” Şi, ce credeţi? Imediat ce puii s-au 
maturizat, această dragoste dispare dintr-o dată! Cei ce păreau 

până atunci a fi uniţi printr-o legătură afectivă de nezdruncinat, 

se despart. Dacă se întâlnesc din nou se comportă ca şi cum nu s-
ar fi cunoscut niciodată, iar dacă puiul îndrăzneşte să ia o gură 

din hrana mamei, care înainte nu-i refuza nimic, acum îl atacă cu 
ferocitate.  

Ce poate însemna asta? Înseamnă că mica rază de energie 
care trece prin norii conştiinţei, care îi este împrumutată fiecăruia, 

este retrasă imediat ce şi-a îndeplinit scopul. 
La om e altfel. Dragostea nu dispare odată cu maturizarea 

copiilor, şi, mai mult, ea trece dincolo de hotarele familiei. N-am 



 274 

aflat-o noi înşine, aici, gata să apară şi să ne unească, imediat ce 

un ideal ne-a atins inimile?  

În omenire dragostea e permanentă iar consecinţele ei se 
fac resimţite dincolo de viaţa individului. Pentru că ce altceva este 

organizarea socială care se tot extinde până când întreaga 
umanitate va fi cuprinsă de ea, decât urmarea dragostei trăită de 

alţii în secolele trecute? 
Dacă natura distribuie această energie pentru scopuri 

precise, dacă o cântăreşte cu atâta acurateţe când e vorba de alte 
forme de viaţă, atunci generozitatea arătată omului nu poate fi 

lipsită de scop.   
Dacă, în toate aspectele sale, această energie conduce la 

salvare, este inevitabil ca, atunci când e ignorată, să conducă la 
pieire. Valoarea acestei raţii de energie care ne-a fost dată e 

nemărginită, e mai mult decât toate cuceririle civilizaţiei de care 
omul e atât de ataşat. Acestea sunt doar expresii temporare  ale 

aceleiaşi energii, iar, după un timp, când noi cuceriri se vor 

suprapune lor, vor dispărea; dar energia însăşi va continua să-şi 
dezvolte propriile finalităţi de creaţie, de protecţie şi de salvare, 

chiar şi după ce nu va mai fi rămas urmă de om în univers. 
     Dragostea este atribuită omului ca un dar direcţionat către 

un anumit scop şi cu un motiv special şi, prin aceasta, se 
aseamănă cu cea împrumutată vietăţilor de către conştiinţa 

cosmică. Ea trebuie preţuită, dezvoltată şi extinsă la maximum 
posibil. Dintre toate creaturile vii, numai omul poate sublima 

această forţă pe care a primit-o şi o poate dezvolta din ce în ce 
mai mult. Datoria lui este să o preţuiască. Ea ţine universul unit 

deoarece e o forţă reală, nu doar o idee. 
Şi tot cu ajutorul ei omul va fi capabil să ţină împreună tot 

ce creează cu mâinile şi inteligenţa sa. Fără ea, tot ce creează se 
va transforma (cum s-a întâmplat adesea) în dezordine şi ruină. 

Fără ea, pe măsura creşterii puterilor omului, nimic din ce-i al lui 

nu va dăinui, totul se va prăbuşi.  
     Acum putem înţelege cuvintele Sfântului, că dacă dragoste 

nu e, nimic nu e. Dragostea e mai mult decât electricitatea care 
ne luminează întunericul, mai mult decât undele eterice care ne 

transmit vocile prin spaţiu, mai mult decât orice energie pe care 
omul a descoperit-o şi a învăţat să o folosească. Dintre toate 

lucrurile dragostea e cea mai potentă. Tot ce pot face oamenii cu 
descoperirile lor depinde de conştiinţa celui ce le utilizează. Dar 

această energie a dragostei ne este dată astfel încât fiecare să o 
aibă în el. Deşi cantitatea dăruită omului este limitată şi difuză, ea 



 275 

este cea mai mare dintre toate forţele care-i stau la dispoziţie. 

Acea parte a ei pe care o posedăm în mod conştient e reînnoită de 

fiecare dată când se naşte un copil şi, chiar dacă împrejurările 
dintr-un stadiu ulterior o trec în adormire, o vom căuta şi  vom 

tânji cu ardoare  după ea. Prin urmare, trebuie să o studiem şi s-o 
folosim mai mult decât orice altă energie care ne înconjoară, 

deoarece ea nu este împrumutată mediului, cum sunt celelalte, ci 
ne e dată nouă. Studierea iubirii şi a utilizării ei ne va conduce la 

sursa din care izvorăşte, Copilul. 
      Aceasta este calea pe care omul trebuie s-o urmeze în 

întreprinderea şi preocupările sale, dacă, aşa cum ne-o arată 
aspiraţiile lui, doreşte să ajungă la salvare şi la unirea omenirii.     

 
 

 
 

 

 
 

  
 

 


